

НИКОЛО-СОЛЬБИНСКИЙ ЖЕНСКИЙ МОНАСТЫРЬ

По благословению Настоятельницы Николо-Сольбинского женского монастыря Игумении Еротииды

# Дорогие сольбинцы!

Такими словами начинается каждый из номеров нашей газеты. Этим приветствием мы объединяем в одну добрую и дружную семью всех наших дорогих читателей, тех, кто уже побывал в Николо-Сольбинском монастыре, и тех, кто только мечтает об этом и живёт в ожидании удивительных впечатлений от поездки в обитель, кого связывают с монастырём светлые воспоминания и тёплые чувства, душевная забота о нем и желание во всем помогать.





# БЛАГОДАРНОСТЬ

Что может облегчить и возвысить нашу душу, разогнать уныние и даже сомнение? Что может ободрить нас на жизненном пути? Благодарение — т.е. сознательная, живая, сердечная благодарность Богу за все.

Один человек верующий часто предавался унынию, тем не исполняя воли Божией, о которой говорит апостол Павел. Ему кто-то посоветовал записывать в особой книжечке все милости, которые посылал ему Господь. Через несколько месяцев вся книжка была полна. Милости, так быстро забываемые, начертались на бумаге и на сердце, но уныние, все-таки, иной раз охватывало его душу.

«Стоило мне тогда, – говорил он, – лишь заглянуть в мою книжку, вновь окунуться в испытанную мною любовь Божию, чтобы мгновенно рассеялись все тучи: теплой волной радости и упования переполнялось сердце, и хотелось только благодарить и славить Бога без конца». Да, но не все посылаемое Богом кажется нам милостью: иное кажется тягостью, бременем непосильным; и тут благодарение сменяется жалобой.

Пойми, верующая душа, что все без исключения в жизни твоей — милость, под каким бы черным покрывалом она ни являлась. Пусть вера приподымет покрывало, и милость тебе явится и про-

никнет в тебя. Так было с царем Езекией, когда он, припоминая пережитое испытание, говорил: «Вот, во благо была мне сильная горесть, и мы во все дни жизни нашей будем воспевать песни в доме Господнем, ибо во всем этом жизнь моего духа» (Ис. 38:20). Всякая скорбь, всякая теснота и труд посланы, чтобы усилить жизнь нашего духа, который научается благодарить и за то, что заставляло нас плакать, потому что это же самое научило нас хвалить.

Из книги «Дёнь за днем» неизвестного православного священника, которую читала в ссылке в Тобольске императрица-мученица Александра Федоровна



# СЛОВО БОЖИЕ

«Все воды земли стекаются в океан, и, может быть, океан служит началом для всех вод земных. Писания отцов соединяются все в Евангелии; все клонятся к тому, чтоб научить нас точному исполнению заповеданий Господа нашего Иисуса Христа; всех их и источник и конец — святое Евангелие».

Святитель Игнатий Брянчанинов

# Молитва перед чтением Евангелия

«Когда же читаешь, читай с усердием и прилежно; с великим вниманием останавливайся на каждом стихе и не листы только переворачивать старайся, но, если нужно, не поленись и дважды, и трижды, и несколько раз прочесть стих, чтобы уразуметь силу его. А когда садишься читать или слушать читающего, помолись прежде Богу, говоря: Господи Иисусе Христе! Отверзи уши и очи сердца моего, чтобы услышать мне словеса Твои и уразуметь их, и исполнить волю Твою; потому что пришлец я на земле; не скрой от меня, Господи, заповедей Твоих, но открой очи мои, и уразумею чудеса, явленные законом Твоим (Пс. 118, 18-19). Ибо на Тебя уповаю, Боже мой, чтобы просветил Ты сердце мое».

Преподобный Ефрем Сирин

Воскресное Евангельское чтение

# ЕВАНГЕЛИЕ ОТ ЛУКИ

(глава 17, стихи 12-19)

17:12 И когда входил Он в одно селение, встретили Его десять человек прокаженных, которые остановились вдали

17:13 и громким голосом говорили: Иисус Наставник! помилуй нас.

17:14 Увидев их, Он сказал им: пойдите, покажитесь священникам. И когда они шли, очистились.

17:15 Один же из них, видя, что исцелен, возвратился, громким голосом прославляя Бога,

17:16 и пал ниц к ногам Его, благодаря Его; и это был Самарянин.

17:17 Тогда Иисус сказал: не десять ли очистились? где же девять?

17:18 как они не возвратились воздать славу Богу, кроме сего иноплеменника?

17:19 И сказал ему: встань, иди; вера твоя спасла тебя.

## Молитва после чтения Евангелия

Слава Тебе, Господи Царю, Сыне Бога живаго, сподобивый мя недостойнаго Божественная Твоя словеса и глас Святаго Евангелия Твоего слышати; сим убо Владычним Твоим гласом, укрепи мя в покаянии настоящия сея жизни прейти нощь, от всякаго избавляя мя навета и злобы видимых и невидимых враг.

# ЕВАНГЕЛЬСКОЕ ПОУЧЕНИЕ

# СПАСЕНИЕ ЧЕЛОВЕКА СОВЕРШАЕТСЯ ТОЛЬКО ВЕРОЙ И ТОЛЬКО В ЦЕРКВИ

Во имя Отца и Сына и Святаго Духа! «Встань, иди; вера твоя спасла тебя», — слышим мы с вами, дорогие мои, други наши, в сегодняшнем евангельском чтении слова Спасителя (Лк.17,19). Слова тем более удивительные, что они обращены к грешному человеку и что они еще при жизни его свидетельствуют о его спасении. Спасение человека уже совершилось. И одно только слово открывает нам причину совершившегося.

Bepa!

...Вера твоя спасла тебя!

Но какой смысл сокрыт в этом слове — «вера»? Какая вера? Какая жизнь? Ведь и мы тоже веруем, но так ли, чтобы и нам услышать решительное слово: «Иди, ты спасен!» Краткое евангельское слово обращено к нам — прииди и виждь, научись спасению верой.

Враг рода человеческого исказил душу человека грехом. Он, как ловец, преследует душу без устали, он сделал ее согбенной аж до земли. И человек перестал видеть небо. Лишь собственное чрево да прах, попираемый своими же ногами, предстают его взору, его помыслам. И болезни тела неотступно следуют за болезнью души.

# Спасение человека совершалось, совершается и будет совершаться во все времена только верой и только в Церкви.

Так, десять прокаженных, десять страдальцев, чьи распадающиеся, гниющие тела несли на себе страшные язвы греховной жизни, предстали Господу Спасителю. Они стояли вдали от Него, колеблемые слабой верой и неверием одновременно. Но слух о Христе, как о великом Целителе, уже дошел и до них и родил в их душах некоторую надежду.

«...Иисус Наставник, помилуй нас!» – взывают прокаженные о помощи (Лк.17,13). И вид их страдания, и вопль о помощи преклоняют Господа на милость. Он отсылает больных в церковь, требуя от них исполне-



ния закона: «...пойдите, покажитесь священникам» (Лк.17,14). Своей же целительной силой Христос снимает проказу болезни, хотя они находятся еще только на пути к исполнению закона, на пути в церковь. Вознаграждена и сама готовность грешников исполнить закон. И десять человек вошли в церковь прощенными и, как следствие прощения, получили исцеление от неисцельной болезни своей!

# В Церкви благодать была, есть и будет, только те, кто в ней, не вмещают в себя благодати, их души, их сердца не отданы Богу.

Но что происходит дальше? Их было десять, несчастных грешников, изувеченных общей болезнью, но только один, как слышим мы в Евангелии, полу-

чил дар Вечной Жизни – спасение. Только один из десяти прокаженных, пораженный чудом, совершившимся над ним, видя себя исцеленным, очищенным, вновь ищет Христа, чтобы припасть к Нему с чувством благодарности и изумления, ибо он познал в Целителе – Живого Бога. И он возвращается ко Христу, чтобы уже никогда не отойти от Него ни словом, ни делом, ни помышлением. И благодарность его стала свидетельством живой веры. А вера стала его жизнью, стала силой души. Чувство Живого Бога, потребность идти к Богу, хваля и прославляя Его, даруют человеку спасение.

Но «... не десять ли очистилось? где же девять?» – звучит снова голос Спасителя (Лк.17,17).

А девять, получив желаемое, получив милость прощения и очищения, возвратились в свою прежнюю жизнь — жизнь греха и порока. Они ушли, забыв о чуде, забыв о Том, Кто даровал им милость Свою. И вера их сразу угасла, ее задул вихрь жизни, ее похитил диавол. И в душах их — воцарилась прежняя темнота греха и пустота, не сохранила душа следа Божиего влияния на нее.

И нет любви к Богу — Благодетелю, Целителю, Источнику жизни. И опять Бог забыт до какой-нибудь очередной беды, болезни, скорби, которые снова вскормит их же греховная жизнь.

Но это можно сказать и о нас. Человек без конца подбегает к Богу и требует, требует благ: счастья, довольства, здоровья. Он подбегает к Богу со своей нуждой, но не живет Им, и всякий раз, получив просимое, возвращается к привычной прежней греховной жизни. И эта бесплодная толчея человека возле Бога все чаще и чаще вызывает в прокаженных душах ропот на своего Творца, ропот на всё и вся. Тогда Бог становится виновным во всем: это Он не отвечает на просьбы-требования, это Он не дает человеку всю полноту жизненного счастья. А то, что сам человек не живет по предписаниям Божиим и в законе Божием, что он пожинает горечь разрушенной своими же беззакониями жизни, не приходит ему на ум. Нет у него подлинной веры, под-

линной жизни духа, и не кончится спасением жизненный путь его. Вот и все! Как ясно и просто!

Спасение человека совершалось, совершается и будет совершаться во все времена только верой и только в Церкви. Во все времена проказа греха – семени смерти – поразившая весь род человеческий, врачуется, исцеляется только там и только Спасителем Богом.

В нынешнем Евангелии мы опять ясно зрим борьбу двух начал — света с тьмою, добра со злом, жизни со смертью, Бога с диаволом. И если враг рода человеческого так неотступно, так настойчиво борет душу каждого человека, то совершенно особенное имеет он попечение о Церкви Христовой от самого рождения ее, ибо только в Церкви и через Церковь совершается спасение человека.

Тайна беззакония совершенно противоположна тайне христианского благочестия. Уничтожение веры во Христа Спасителя как Бога — одна из основных задач неустанной диавольской заботы.

Ведь только Святая Православная Церковь Христова



есть живой организм, насаждающий и взращивающий виноградник Христов, только в ней — залог жизни и спасения человека, только в ней — Христос всегда «живый и действуяй».

Святой Киприан Карфагенский говорил: «Тот не имеет Отцом Бога, кто не имеет матерью Церковь». Поэтому-то Церковь и находится под особо пристальным вниманием врага-губителя.

# наступит и такое страшное время, что ни человек, что ни голова – то своя вера

В каждую эпоху истории Церкви враг изобретал свои особые приемы борьбы с ней, и каждый раз, изощряясь в более подходящих по времени восстаниях на Святую Церковь, он то ополчался на нее извне гонениями от предержащих властей, то ввергался в лоно Церкви расколами, то роем ересей, заблуждений и неправд извращал истину, расторгая единство и ниспровергая веру.

Нам с вами, дорогие мои, необходимо знать не только все, касающееся козней диавольских против наших душ, чтобы не оказаться в пленении, но надо знать и



все способы борьбы его против Церкви, чтобы вместо Церкви Божией не попасть в церковь лукавнующую.

Исключителен путь Русской Православной Церкви после 1917 года. Обреченная от властей на полное уничтожение, когда Православие в полном смысле этого слова выкорчевывалось, она длительное время переживала такие лютые гонения, которые могут сравниться лишь с гонениями первых веков христианства. Но тогда Православие в России было еще настолько могущественно, что только физическое уничтожение Церкви Божией, ее иерархов и народа Божия помогало в исполнении этой первоочередной задачи новым властелинам.

# Самый же страшный способ богоборчества и уничтожения Православной Церкви в настоящее время – это извращение истинного христианства и подмена его ложным

Позднее, когда истреблением священства Церкви был нанесен сокрушительный удар, а в верующем народе посеян страх, враг всякой правды вводит в Церковь раскол обновленчества, желая то немногое, что осталось от Церкви, живое силой Духа Божия, приспособить к требованиям миродержца и тем довершить свою задачу, уничтожив Церковь изнутри. Но голос крови новых российских мучеников исходатайствовал Русской Церкви милость Божию. Началась война, которая приостановила готовые осуществиться планы. В послевоенное время на смену явному гонению приходит новое - скрытое, которое продолжается и по сие время. В этом гонении врага не видно, все становятся вроде бы друзьями, тогда как неверие и зловерие ведут свою незримую, но беспощадную борьбу. И по-прежнему для Церкви - это борьба за выживание. И если прежде во все времена еретики обнаруживали себя явно, то ныне Церковь наполнена еретиками скрытыми. Это все те, кто приходят в Церковь, но неправо мыслят о ней, о вере, о Боге.

Вот откуда, дорогие мои, ваш вопль, что в Церкви уже нет больше Божией благодати. Но оценка эта неправильная. В Церкви благодать была, есть и будет, только те, кто в ней, не вмещают в себя благодати, их души, их сердца не отданы Богу. И вы сердцем чувствуете, что рядом с вами в Церкви чужой человек.

Облегчается делание разрушителя в Церкви еще и общим религиозным одичанием людей. А в таком состоянии, когда нет сопротивляемости находящим болезням, любая из них, даже самая безобидная, может стать смертельной. Новейшее время принесло в Церковь еще более злой раскол и разделения. Церковь зарубежная, церковь автокефальная, церковь катакомбная – и все они мыслят о себе как о единственной истинной Православной Церкви. Враг достигает цели: те, кто называют себя православными христианами, кому заповедано единство веры во Христе, раздирают ризу Христову, водимые политическими соображениями безбожных мироправителей.

Ныне в России предоставляется свобода всякому – и христианскому, и инославному – исповеданию. Католики открывают свои миссии; там, где никогда не было иной веры, кроме Православной, звучит их проповедь, совершается их служба. В Москве, в Новосибирске, в Караганде созданы епархии во главе с католическими кардиналами.

Одновременно с давлением извне враг продолжает свое наступление и на содержание православного вероучения, стремясь извратить истину. Сеются плевелы лжеверия, которые, отрицая православное христианство, говорят об общей единой вере в Бога всех народов.

Сколько молодежи пришло сейчас в Церковь с распутий жизни, пройдя через оккультизм, индийскую философию, йогу. Эти бесовские познания они принесли с собой и в Церковь. Не имея ни сил, ни времени, а часто и желания освободиться от страшного ведения зла, они начинают на христианской почве изобретать свою новую, невиданную веру, где в равном достоинстве уживаются и истина, и ложь. Но по слову апостола Петра: «Лучше бы им не познать пути правды, нежели, познав возвратиться назад от преданной им святой заповеди» (2Пет.2,21)

Враг же рода человеческого — деятельный помощник и вдохновитель этих несчастных — предпочитает оставаться в тени. Изобретенным под его диктовку самостоятельным верам уже и теперь нет числа, а будет их еще больше: что ни царство, то свое исповедание, потом, что ни область, далее, что ни город, а наступит и такое страшное время, что ни человек, что ни голова — то своя вера. Там, где сами себе строят веру, не принимая Богом данную, иначе и быть не может. Да и неверие не хочет равнодушно смотреть на веру, не хочет довольствоваться своим неверием. Ему надо окончательно уничтожить все, что по-другому мыслит, особенно в вопросах веры, бытия Божия и бессмертия души.

Самый же страшный способ богоборчества и уничтожения Православной Церкви в настоящее время — это извращение истинного христианства и подмена его ложным. Евангелие, которое ныне известно всем, становится объектом личного переосмысления, перетолковывания, всяческих измышлений на основе слова Божия.

# храмов открывается даже больше, чем можно найти молящихся. Но не будем спешить радоваться

Было время к тому благоприятное, когда верующие не имели книг для уяснения истины, а священство молчало, связанное негласным запретом от властителей мира сего. Но даже тогда не было такого бесконечного разлива измышлений на тему слова Божия.

Теперь же, когда книги церковные и толкования, кои изрекали святые Божии люди, движимые Духом Святым, приобрести легче, чем хлеб насущный, именно теперь, присваивая себе имя христиан, обрушива-



ются на Церковь еретичествующие служители сатаны. Они возвещают вероломство под предлогом веры, антихриста под именем Христа и, прикрывая ложь правдоподобием, хитростью, уничтожают для нас истину. И «...Сын Человеческий, придя, найдет ли веру на земле?» (Лк.18,8).

# Человек, отвергая добро и избирая зло, становится соучастником темной силы

Теперь наступают такие дни, что имя христианское слышится повсюду, храмов открывается даже больше, чем можно найти молящихся. Но не будем спешить радоваться. Ведь как часто это только видимость, ибо внутри уже нет духа христианского, духа любви, Духа Божия, творящего и дающего жизнь, но царит там дух века сего — дух подозрительности, злобы, раздора.

Духи-обольстители и учения бесовские уже явно проникли в церковную среду. Священнослужители, народ церковный, попуская себе ходить в жизни в похотях сердец своих, одновременно молясь Богу и работая греху, получают за это должное воздаяние. Бог их не слышит, а диавол, не связанный силой Божией, творит через обольщенных свои непотребные дела.

Дух Божий еще в первые века христианства остерегал всех живущих, что «...в последние времена отступят некоторые от веры, внимая духам-обольстителям и учениям бесовским...» (1Тим.4,1). Ныне отступление от Бога и веры распространяется по земле. Человек, отвергая добро и избирая зло, становится соучастником темной силы в борьбе против дела Божия — созидания жизни на земле. Мы видим это совершающимся.

Вот какая страшная опасность грозит миру! Как же жить нам на этой обезумевшей от зла земле? Слушайте внимательно. Святитель Божий Игнатий отвечает нам: «Те, которые поистине будут работать Богу, благоразумно скроют себя от людей и не будут совершать посреди их знамений и чудес. Они пойдут путем де-

лания, растворенного смирением, и в Царствии Небесном окажутся большими отцов, прославившихся знамениями». Дорогие мои, это чрезвычайно важное указание нам! Берегитесь шума, берегитесь показного делания, берегитесь всего того, что лишает вас смирения. Там, где нет смирения, там нет и быть не может истинного угождения Богу. Ныне время, когда иссякли благодатные руководители подлинно духовной жизни. Теперь безопаснее руководствоваться Святым Писанием, писаниями подвижников благочестия. Господь и здесь пришел на помощь «малому стаду», ищущему Его. Книги истинных духоносных отцов вновь увидели свет, снова пришли к верующим. Читайте святителя Феофана Затворника, внимайте прочитанному, и козни вражии не посмеют коснуться вас, следующих его советам.

А вот последнее слово нам, живущим в столь трудные времена: «Отступление попущено Богом: не покусись остановить его немощною рукою твоею... Устранись, охранись от него сам; и этого для тебя довольно. Познай дух времени, изучи его, чтобы по возможности избежать его влияния». Дорогие мои! «Облекитесь во всеоружие Божие, чтобы вам можно было стать против козней диавольских, потому что наша брань не против крови и плоти, но против начальств, против властей, против мироправителей тьмы века сего, против духов злобы поднебесных» (Еф.6,11-12). И Господь будет с нами, будет нашим Помощником.

Научимся же вере, дорогие мои, в Церкви научимся жизни по вере от евангельского прокаженного! И отнимется от нас прокажение душ, и снимется расслабление тел, и тогда одухотворенными душами, всем существом своим мы потянемся к Сладчайшему Источнику жизни – к Богу и, преданно припав к Нему, услышим Его голос, любящий и зовущий: «Встань... встань от прокажения грехом, вера твоя спасла тебя...» И встанем оправданными, и останемся со Спасителем своим во веки веков. Аминь.

**Архимандрит Йоанн (Крестьянкин),** 15 декабря 1991 г.

# ВОПРОСЫ К БАТЮШКЕ

# ЗАЧЕМ НУЖНА СТРОГОСТЬ В ЖИЗНИ?

- Зачем нужна строгость в жизни? Думается, что можно и при хорошей жизни спастись. Не все же люди плохие, но себя они не изнуряют этими строгостями. Зачем же такие жертвы?

- Хорошо, если мы умеем видеть доброе в других людях. Но с точки зрения мира, с точки зрения измененного состояния сознания, поврежденного грехом, хорошими могут представляться люди, которые по сути такими совсем не являются. И особенно опасно для лю-

бого человека, если он сам себя считает хорошим. Если он «хороший», то в чем ему каяться, от чего его спасать, зачем нужен Христос в его жизни? Поэтому для любого человека важно видеть свои грехи, каяться в них. Не так, чтобы покаяться, а потом пойти повто-

рять, а с искренним намерением к ним не возвращаться.

Строгость в разумных рамках всегда полезна, потому что она дает дисциплину жизни, без которой



сама жизнь становится аморфной, человек намного больше подвержен внешнему влиянию.

Иеромонах Михаил (Чепель)



новости

# ЕСЕНИНСКИЙ ЛИТЕРАТУРНЫЙ ВЕЧЕР В «ДОБРОЙ ШКОЛЕ НА СОЛЬБЕ»

11 декабря в «Доброй школе на Сольбе» прошел литературный вечер, посвященный творчеству Сергея Есенина. В нем приняли участие ученицы 5, 6, 10 и 11 классов. Вот что пишет об этом мероприятии Софья Григорьева, ученица 10 класса «Доброй школы на Сольбе».

С творчеством С.А. Есенина мы знакомимся с первого класса школы, знаем его стихотворение о белой березе, принакрывшейся снегом, «точно серебром». И «в сердце светит Русь» (так говорил поэт) — так с читателем происходит всегда, когда звучат стихи Сергея Есенина. Уходящий 2020-ый год — это год, когда мы отмечаем 125-летний юбилей поэта.

11 декабря в «Доброй школе на Сольбе» мы провели литературный вечер в память о Сергее Александровиче Есенине. В нашей литературной гостиной было тепло и уютно, царила искренняя, дружеская атмосфера. Ученицы 5, 6, 10 и 11 классов читали свои любимые стихи. Мы выбрали такие произведения Сергея Есенина, в которых отражается его путь к Богу. Как будто побывали в «домике с голубыми ставнями», в селе Константиново Рязанской губернии, где родился поэт. Как будто слышали пение на клиросе его отца Алексан-

дра Никитича и матери Татьяны Федоровны. И зазвучал для

нас приятный, чуть сипловатый голос самого отрока Сергия.... Как будто слышали колокольный звон Радовецкого монастыря, куда бабушка водила внука и приговаривала: «Иди, иди, ягодка, Бог счастья даст».

И Бог дал талант — писать прекрасные стихи о России, о русской природе. Я и не знала раньше, что у поэта есть духовные стихи о прекрасном рае, о святом Николае Чудотворце. Да, Есенин читал Библию, знал Священную историю, церковнославянский язык. Он называл себя «Божьей дудкой», поэтому воспевал Русь — дом Пресвятой Богородицы. Он писал: «Я не люблю Америки. Америка — это тот смрад, где пропадает не только искусство, но и вообще лучшие порывы человечества». С.А. Есенин любил «шестую часть земли — с названьем кратким Русь».

Он не изменил Государю Императору Николаю Александровичу, сдержал клятву верности Богу, Царю и Отечеству, данную на кресте и Евангелии. «Благоговейно посвятил» он свои стихи Государыне Императрице Алексан-



дре Федоровне и царским детям, где пророчески предсказал их мученическую кончину. За это Сергея Есенина и убили.

Когда прозрел, написал «Страну негодяев». Строки из этой поэмы я читала на литературном вечере, вместе с С.А. Есениным мечтая попасть в «те старые зимы», чтобы ощутить радость и свет, спокойствие и умиротворение в безбожной стране. Когда я читала есенинские строки, то очень ясно представляла «весёлого парня, до костей пропахшего степной травой».

Он пришел в этот мир, полный надежд и веры в замечательное будущее Родины. В нем горел душевный огонь. Таким мне и запомнился Сергей Александрович Есенин. Я поверила, что он «чуял Радуницу Божью». И вместе с поэтом мы верим в «Богородицын Покров».

Помолимся о рабе Божием Сергии, как это, наперекор всем врагам России, сделал его духовный отец Иоанн Смирнов.

Софья Григорьева, 10 класс

# ЧУДЕСНАЯ ПОМОЩЬ

# БЛАГОДАРЮ СВЯТИТЕЛЯ СПИРИДОНА

Просила Спиридона Тримифунтского о помощи 24 июля в 16 часов дня. И через полчаса мне позвонили. Он мгновенно вмешался и помог решить очень сложную проблему в нашей семье! Приехала сегодня, 14 августа, поблагодарить и преклонить чело. (Раба Божия Наталья, г. Сергиев Посад, 14.08.2020 г.)

Спасибо тебе, святитель Спиридон, что помогаешь мне в моей работе. Благодаря твоей милости получается собирать группы туристов, привозить их в Николо-Сольбинский монастырь и не только. Тем самым помощь и мне в бизнесе, и монастырю и людям в познании нового духовного места. Прошу не покидай меня! (Раба Божия Елена, 2020 г.)

Спасибо святителю Спиридону за то, что он всегда рядом, за его покровительство и за помощь в решении материальных вопросов и помощь в продаже недвижимости. С надеждой на милость святителя Спиридона и надеждой на посещение его храма, Ольга. (13.08.2020 г.)

Отче святителю Спиридоне, благодарю за помощь в решении



вопросов. Была год назад, за это время бывшая свекровь умягчила свое злое сердце и признала моего сына своим внуком (24 года не признавала). Это чудо!

Продали квартиру отца ребенка (по наследству) лучшим образом Это чуло!

Сын мой Павел женился и стал отцом прелестной дочурки Лерочки. Благодарю! Низкий поклон. (Раба Божия Ирина, г. Москва, 18.08.2020 г.)



# МОНАШЕСКОЕ ДЕЛАНИЕ

Сегодня монашество – одна из сторон жизни не только церкви, но и современного общества. Ведь монахами и монахинями становятся обычные люди, которые живут среди остальных. И тем не менее монашество – это как бы другой мир со своей «философией», со своими правилами, законами и традициями, подчас не понятными светским людям.

О том, чем живет монашество и в частности Николо-Сольбинский монастырь, о проблемах современного монашества, поучения святых отцов и многое другое – в нашей рубрике «Монашеское делание».

# ЧТО ТАКОЕ МОНАШЕСТВО?

Монашество — есть добровольный, трудный подвиг, окрыленный обетом нестяжания, девства и послушания, сознательно избираемый с целью Богоуподобления. Монах путем уединения, вообще особой жизни и подвигов, путем молитвы и упражнения, посвятивший себя Богу, старается достичь Царствия Небесного.

Монах есть тот, кто на Единого взирает Бога, Единого Бога желает, Богу Единому прилежит, Богу Единому угодить старается, мир имеет к

Богу, мира между другими виновником бывает. Монашество есть, с отречением от всего, непрестанное умом и сердцем пребывание в Боге.

Самое монашеское подвижничество (аскетизм) проявляется в большом неустанном трудничестве, безответном послушании, терпеливом перенесении

всякого рода скорбей и искушений, удручении, изнурении и умерщвлении разными способами плоти, посте, молитве, лишениях, и т. п.

Аскетизм не цель сама по себе, а средство к самоотречению и совершенствованию духа и соединению со Христом. Он имеет целью, путем подавления плоти, дать простор духу. Путем заглушения (плоти) воплей животности дать человеку услышать голос совести. Путем погашения страстей возгреть в нем добродетели. Путем укрощения инстинктов зверя проявить и прояснить образ Божий. Путем перенесения произвольных скорбей научить переносить и непроизвольные.

Одним словом, аскетизм имеет целью помочь подвижнику совлечься ветхого человека с его страстями и похотями, чтобы облечься в нового. Когда внешний наш человек тлеет, то внутренний обновляется (2 Кор. 4, 16). Плоть сильна немощью духа и живет его смертью, и дух усиливается за счет плотского начала — возвышается и растет его стеснением и умерщвлением (Гал. 5, 17). Монах учится умерщвлять не тело, а страсти. Нищета, скорбь, теснота и пост — вот работные орудия монашеской жизни, венец ее смиренномудрие.

Единое, по существу, монашество в своем внешнем устройстве проявляется в разных видах: 1-е, подвижническое уединение и отшельничество,

> 2-е, в том, чтобы безмолвствовать с одним или с двумя, 3-е, терпелипребывать общежитии.

Искра Божества,

оставшаяся в человеке, напоминает ему о потерянном блаженстве и побуждает его снова искать везде и всячески. «Начаток духа имуще, и мы сами в себе воздыхаем»

(Рим. 8, 23). Главная цель домостроения Спасителя в плоти состояла в том, чтобы привести человеческое естество в единение с самим собой и Спасителем, восстановить первобытное состояние (единство).

Итак, единение с Богом пришествием Христа, Его страданиями и крестной смертью — это единство было восстановлено. Загадка жизни разрешена: человеку указана высочайшая цель единение с Богом, указан путь к обожествлению - путь богоуподобления, самосовершенствования. В любви к Богу, святой праведной жизни все счастье и блаженство человека (Ин. 3, 36; 17, 3). Не вне — не в земных благах, а внутри самого человека, в его совести чистой, в победе духа над плотью нужно искать Царство Божие.

2-е правило первого Константинопольского собора гласит о руководстве как существенной





потребности монашества: «Отнюдь никого не сподоблять монашеского образа без присутствия при этом лица, обязанного принять его себе в послушание и иметь над ним начальство, и взять попечение о душевном его состоянии».

Молитвами и слезами умоли Бога послать тебе руководителя бесстрастного и святого. И руководитель, кто бы он ни был, всегда даст точное и верное руководство, как скоро руководимый предастся ему всей душой и верой. Сам Господь уже блюдет такого преданника, и Господь научит его, как руководить тебя. Добродетель не в излишестве, а в умеренности заключается (умеренному делу цены нет).

Святые отцы-аскеты хвалят такую жизнь подвижников, которая течет подобно малому, но постоянно текущему ручейку, никогда не иссыхающему. Нужен отец-руководитель, как регулятор подвижничества, в особенности во второй степени совершенства подвижника, при переходе от деятельной жизни к созерцательной — по очищении страстей, когда дух парит ввысь, тогда легко впасть в прелесть по действу вражескому. Поэтому всеми отцами решительно и заповедуется не приступать к созерцательной жизни без знающих, прошедших этот путь руководителей.

Нет несчастнее и ближе к погибели людей, не имеющих наставника в пути Божием. Послушническое предание себя старцу есть предание себя Богу и вместе с тем принятие в себя Бога, Богоуподобление, Боговмещение. Послушание надо предпочитать подвижничеству: последнее подвигает к высокомерию, а первое к смиренномудрию, которое состоит в том, чтобы считать себя землей и пеплом.

Последняя степень после самоотвержения, послушания и глубочайшего смирения, которыми послушник воспаряет на небеса и собеседником Богу бывает, как естественная теплота разгоревшегося духа, есть любовь, которая есть Бог (1 Ин. 4, 8). Любовь, уязвившая человека, заполняет всего его, приводит его к единению в себе: человек горит и питается небесным огнем, умом, сердцем и волей, живет в Боге, и естественные потребности человека не только уже не доставляют ему услаждение, но даже забываются. Когда достигли мы любви, тогда достигли Бога, и путь наш совершен, и пришли мы к острову тамошнего мира, где Отец, Сын и Дух Святой.

Здесь, в любви и Боге, завершение всех подвигов и лестницы добродетелей, не нужно уже здесь и научение и руководство другого; тайноводителем, путеуказателем и просветителем чистой души является вечное Слово. Упоенный любовью Божией в этом мире, то есть в доме рыдания,

забывает все свои труды и печали и по причине своего упоения делается бесчувственным ко всем греховным страстям. Сердце его подкрепляется надеждой на Бога, душа его легка, как пернатая птица, ум его ежечасно возносится от земли, превыше всего человеческого, парит своими помыслами и наслаждается бессмертием у Всевышнего. Любовь есть царство (Лк. 22, 10).

О, какой великий дар Божий — принадлежать к числу спутников Христовых, идти узким путем, которым прошел Спаситель и Бог наш, нести часть креста, который для спасения моего всецело был поднят и принесен в жертву правосудию Божию Господом Иисусом! Аминь.

Телесное делание предшествует душевному, кто не снискал телесного делания, тот не может иметь и духовного. Внешне телесное действие, совершаемое по принуждению, обращается при упражнении в делание внутреннедушевное и доброхотное, так, например, механическое внешнее выполнение молитвы при продолжительном и частом молитвенном положении способно вызывать сердечно-молитвенную настроенность. Сосредоточение на каком-либо духовным предмете, например, на мысли о вездеприсутствии Божием или на памяти смерти, суда, обетов крещения и подобное, может возводить ум подвижника к Богу и напоминать о цели его подвига и тем подновлять его ревность и побуждать к подвигу.

Все старание должно обратить на матерь всех страстей — самолюбие и искоренить ее с чадами. Должно насаждать в себе добродетели, которые все соединяются в одном — в самоотверженной любви. Затем восходить к совершенству по трем ступеням:

- 1) Познание своей глубокой немощи и бессилия, через что душа познает Божию помощь и молится.
- 2) Всегда во всем и за все укорять себя. Самоукорение заменяет досады и бесчестие и приводит в покой.
- 3) Благодарное перенесение скорбей и ис-Посредством искушений кушений. душа усовершенствуется.

Душа, привязавшаяся ради Христа любовью и верой к пастырю, не отступает от него даже до крови; особенно же если она получила через него исцеление своих язв, памятуя сказавшего: «Ни Ангелы, ни Начала, ни же Силы, ни ина тварь кая возможет нас разлучить от любве Христовы» (Рим. 8, 38).

Богу слава. Аминь. 🔀



Афонский схимонах Лев (Воскресенский)



# лики святых

20 декабря 2012 года Синод Грузинской Церкви причислил архимандрита Гавриила (Ургебадзе) к лику святых. А 25 декабря 2014 Священным Синодом РПЦ преподобный Гавриил включен в месяцеслов Русской Православной Церкви.

# УЛЫБАЮЩИЙСЯ СТАРЕЦ

- Бабушка, а кто этот святой? вдруг раздался голос внука из коридора.
  - Какой, Илюша? спрашиваю я.
- А такой старичок улыбающийся? Он такой милый, и я будто знаю его, бабуль.

Я выглядываю в коридор. Илюша держит в руках иконку с ликом преподобного старца Гавриила (Ургебадзе), что в Ириновском храме в Москве недалеко от метро Бауманская.

- Это преподобный грузинский старец Гавриил Ургебадзе, Илюш, говорю я внуку, который не отрываясь смотрит на лик святого.
  - А расскажи мне о нём, бабушка.

Мы садимся с Илюшей рядышком, и я рассказываю ему о том, что сама узнала о преподобном старце не так давно, и что и мне он тоже показался давно знакомым и каким-то особенно родным. А теперь и дня не проходит, чтобы я не обращалась к нему в своих молитвах.

Все, кто лично знал старца, рассказывают, что он был удивительно простым, любящим, смиренным, хорошим и очень отзывчивым человеком. Каждому приходящему к нему он дарил своё внимание. Никто никогда не уходил от него без сове-

та, каждого он поддерживал своей молитвой.

Однако есть и такие, кто помнит старца грозным. Когда случалось ему гневаться, а такое случалось, если вдруг приходилось кого-то обличать, то чувствовалось, что словно сам Господь говорит его устами. Но как только старец видел раскаяние, то сразу брал человека за руки, прижимал к себе и вселял надежду в сердце. Этим же отличается и молитва около образа преподобного старца. И сейчас Гавриил (Ургебадзе) очень помогает тем, кто только становится на путь общения с Богом. Он укрепляет веру и вселяет в сердце любовь.

Обо всё этом я рассказываю Илье. Он слушает. Взгляд внимательный такой. Видно, что не просто думает, а обдумывает.

- Значит, можно ему любые вопросы задавать и обо всём рассказывать. Не страшно, - заключает после раздумья Илья.

Я улыбаюсь. Как же это замечательно, что образ старца Гавриила (Ургебадзе) так зовёт к себе маленького человечка, и даже просто своим взглядом и улыбкой вселяет в этого человечка веру, помощь в молитве и уверенность в получении ответа на свои вопросы.

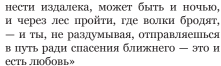
- Бабушка, а давай почитаем, что старец Гавриил говорил, предлагает Илюша.
  - Давай.

И мы начинаем с ним читать высказывания преподобного. Какие чистые и светлые слова о добре и любви, о смирении и вере, и какие точные и настоящие о Боге, о молитве, о монашестве. Они пронизывают душу, вселяются в сердце и начинают там жить.

Почитайте и вы, друзья, почувствуйте силу слова преподобного грузинского старца.

- «Надо любить всех. Но если не можешь, хотя бы желай всем добра»
- «Если ненавидишь хотя бы одного человека в его образе ненавидишь Самого Христа и далек от Царствия Небесного»
- «Живи так, чтобы не только Бог любил тебя, но и люди любили больше этого ничего нет»

- «Бог не приемлет пустых слов, Бог любит дела. Добрые дела это и есть любовь»
- «Если кто-то болен и нуждается в лекарстве, а его надо при-



«Смирение — неугасимая, угодная Богу свеча!»

«Всякое испытание мимо смиренного пройдет и не коснется».

«Милость — это золото, смирение — бриллиант»

«Вера — это талант, данный Богом»

«Чужие грехи — не твое дело. Ты сиди и плачь о своих грехах»

«Если увидишь убийцу, или блудницу, или пьяницу, валяющегося на земле, не осуждай никого, потому что Бог отпустил его повод, а твой повод держит в руках. Если твой тоже отпустит, ты окажешься в худшем положении: можешь впасть в тот грех, в котором осуждаешь другого, и погибнуть»

«Господь помиловал блудницу, спас разбойника. Мария Египетская была блудницей, но с помощью Божией она

стала подвизаться в пустыне, постилась, молилась и победила страсти, очистилась и стала достойной Царствия Небесного. Господь умалит и возвысит»

«Монах не может быть беззаботным. Он — воин!».

«Монах должен выполнять физическую работу, иначе будет унывать и не спасется».

«Монашествующие должны жить в простоте. Простота — это благодать Божия».

«Хороший монах должен иметь чуткое сердце, как у женщины».

«Хороший монах и одной просфорою сыт».

«Похвала для монаха пагубна. Кто хвалит монахов, тот враг монашества».

«Для Бога не важно, кто ты: монах или мирянин. Главное — это стремление к Богу. Этим стремлением человек и спасается. С монашествующего спросится монашеское, а с мирянина мирское»

«Если мирянин победит ради Христа свои страсти, будет приравнен к монахам.

«Неустанно стремись к Богу. Видя твое стремление, Бог даст всё необходимое»

Архимандрит Гавриил (Ургебадзе) был истинным подвижником, обладал удивительными духовными дарованиями: горячей верой, даром духовного рассуждения, даром угадывать тайны человеческих сердец, прозорливостью. На могиле старца происходят многочисленные исцеления. Почитаем улыбающийся старец не только грузинским народом, но и всем православным миром.

20 декабря 2012 года Синод Грузинской Церкви причислил архимандрита Гавриила (Ургебадзе) к лику святых. А 25 декабря 2014 Священным Синодом РПЦ преподобный Гавриил включен в месяцеслов Русской Православной Церкви.

Симакова Анна Константиновна, педагог-психолог, добрый друг Николо-Сольбинского монастыря





# РОДИТЕЛЯМ И ДЕТЯМ

Николо-Сольбинский женский монастырь ради любви к ближним и к Богу занимается воспитанием детей и молодежи. С 2007 года при монастыре открыт детский приют, где дети-сироты находятся под опекой сестер, а также общеобразовательная школа, профессиональный колледж, детский сад и ясли под общим названием «Добрая школа на Сольбе». Всего в монастыре живут, воспитываются и учатся более 150 детей от 0 до 18 лет. Вот почему тема воспитания детей для нас так актуальна.

# РОДИТЕЛЯМ

# ПОУЧЕНИЕ О ТОМ, КАК ВОСПИТЫВАТЬ ДЕТЕЙ, ЧТОБЫ ОНИ БЫЛИ ПОСЛУШНЫ

Не много в Евангелии повествуется о детстве и отрочестве Господа нашего Иисуса Христа; но это немногое весьма важно многоучительно. О двенадцатилетнем Иисусе Евангелист Лука записал следующее: Иисус пошел и пришел с Иосифом и Марией Матерью Своей в Назарет; и был в повиновении у них (ср.: Л к. 2, 51). То самое, что Евангелист поставляет в похвалу отроку Иисусу то есть послушание лицам, которые на земле

занимали Ему место родителей, — то самое апостол Павел прославляет Иисусе, достигшем мужеского возраста, прославляет послушание Его Небесному Отцу: Он послушным был, - свидетельствует апостол, - даже до смерти, и смерти крестной (ср.: Флп. 2, 8). Апостол идет еще дальше и от этого послушания выводит спасение мира: как от непослушания одного Адама пришел грех, так от послушания

одного Христа пришло оправдание (ср.: Рим. 5, 17).

Нет нужды говорить о величайшей важности послушания вообще в жизни людей; как оно безмерно важно в воспитании детей — знают родители. Можно даже сказать: кому удалось воспитать своих детей послушными, тот исполнил свою обязанность, разрешил свою воспитательную задачу.

Не буду я говорить ныне о важности послушания, а предложу только родителям краткий путь, идя по которому они могут достигнуть того, что дети их будут послушными детьми. Предмет речи, думаю, далеко не безразличен для отцов и матерей.

Прежде всего, мы должны здесь сказать, что послушание есть такое «растение», которое может расти и созревать не в каждом доме; это «растение» созревает только там, где почва для него благоприятна. Но, к общему прискорбию, есть такие семейства, в которых нет ничего благоприятствующего воспитанию детей в послушании. Это все те семейства, в которых господствует дух вольномыслия, неуважения к законам Божиим и человеческим, — тот дух, который не хочет знать никаких авторитетов. Обыкновенно большей частью тогда только прибегают к защите Божеского или человеческого закона, когда это находят удобным для себя

и полезным. Где родители заражены этим духом, там невозможно воспитать детей в послушании. Кто хочет иметь послушных детей, тот сам должен уважать всякий признанный авторитет, всякую власть и закон. Такие авторитеты: Бог, Церковь, установленная власть; такие законы: заповеди Божий и церковные и законы правительства. Но достаточно ли ныне сохраняется уважение к этим авторитетам?!



В иных семействах Бог самое последнее лицо, на которое обращают внимание; о Нем не принято говорить, разве только при разговорах после прочтения чего-либо в книге, где между строк выражается неверие в Бога и отрицание той или иной истины откровения. Вера в живого, личного Бога обращается в тех книгах конечно, прикровенно в сказку, которой могут верить только старые женщины. Что есть обязанности к Богу, об этом многие совершен-

но не думают, и кто надлежащим образом исполняет их, такой, по меньшей мере, возбуждает в обществе удивление. Все это ребенок видит и слышит. Какое же выведет он отсюда заключение? Очень простое: если отец мой не почитает Бога, не слушается Бога, то и я могу не почитать, не слушаться отца; если Бог и заповеди Его — вымысел, то и пятая заповедь (Господь наш Иисус Христос так говорит об этом в Евангелии: Ибо Бог заповедал: почитай отца и мать; и: злословящий отца или мать смертию да умрет (Мф. 15, 4). — Ред.) также; следовательно, родители для меня не имеют никакого значения. И, согласитесь, при таком рассуждении логика ведь будет на стороне детей!..

Далее, если взять во внимание, что для многих родителей власть Церкви и авторитет духовенства не имеют ни малейшего значения, то понятно, что в таких семействах не может быть и речи о воспитании детей в послушании. «Что мне священник? Что мне его выдумки?.. Разве можно верить тому, что он говорит?» — такие речи нередко ныне приходиться слышать и детям! И между тем, слушая дома такие речи, ребенок в школе и в церкви слышит от священника, что дети должны быть послушными своим родителям и всем, кто занимает их место. Дома подкапывается автори-



тет священника, часто грубой насмешкой, а он должен твердить детям: почитай отца твоего и мать твою. Ребенок отсюда выведет прямое заключение: если отец мой не признает никаких заповедей, о каких говорит священник, то и мне его нечего слушать, быть внимательным к словам его, когда он учит, объясняя пятую заповедь. И логика опять на стороне ребенка!

То же самое бывает и относительно авторитета начальственного. «Что мне начальство? Я сам себе господин: что хочу, то и делаю!» — говорит иной, говорит нередко и хуже... и не смотрит на то, кто его слушает. Конечно, эти речи против власти не для неё опасны, потому что начальство может принудить к послушанию имеющейся в её распоряжении силою, чего не делают ни Бог, ни Церковь; тем не менее здесь почва для развития в детях вообще непослушания к родителям. Везде, где только не признается и не уважается Божеская и установленная Богом власть, где законы исполняются только страха ради, там воспитание послушания не имеет почвы. Кто презирает авторитет Божий, авторитет Церкви, авторитет всякого начальства, тот не может требовать от своих детей, чтобы они уважали его родительский авторитет; и кто добровольно и по чувству долга не следует названным авторитетам, тот никогда не сможет воспитать своих детей послушными. Поэтому, родители, если вы хотите, чтобы дети ваши были послушны, то уважайте законные авторитеты, сами следуйте их законам и, прежде всего, учите этому своих детей. Это основа послушания.

# В иных семействах Бог самое последнее лицо, на которое обращают внимание

Но предположим, что почва для развития послушания в детях имеется благоприятная, и оно может на ней хорошо расти. Что же делать, чтобы вырастить его? Послушание в своей сущности есть подчинение воли нашей воле чужой. Но чтобы подчинить свою волю воле другого, надобно иметь расположение и уважение к тому, перед кем должна склоняться моя воля, надобно любить его, чтобы следовать ему.

Между всеми душевными силами самая сильная есть воля; она господствует над другими; чего мы хотим, о чем только думаем, говорим, — то только делаем. Бог дал нам эту душевную силу, чтоб мы хотели и делали добро, ненавидели и отвращались от зла. Но наша воля ослаблена грехом и склонна ко злу; если мы и познаем доброе, то мы слишком слабы, чтобы серьезно хотеть и исполнить его. Лучшее вижу и одобряю, однако следую злому (см.: Рим. 7, 19). Эта слабость пришла к нам с первородным грехом, привнесшим к тому своенравие и упорство, которое с детства должно быть обуздываемо и искореняемо.

Виноградная лоза приносит благородные и сладкие плоды, но не тогда, когда дают ей расти, как она хочет, но когда ее обрезают и привязывают к ней жерди. Что в виноградной лозе обрезание и привязывание, то производит дисциплина и обуздывание своенравия и упорства в ребенке, чтобы он приносил благородные «сладкие» плоды послушания. А чтобы вам «собрать» на ваших детях эти плоды, заметьте правила, которым вы должны следовать.

# Кто презирает авторитет Божий, авторитет Церкви, авторитет всякого начальства, тот не может требовать от своих детей, чтобы они уважали его родительский авторитет

Не допускайте в ребенке с малых лет упорства и своенравия, если хотите, чтобы он был послушен. Это не то значит, чтобы вы ни в чем не давали ребенку воли: дитя может хотеть того, на что имеет право, и тогда охотно, где возможно, исполняйте его волю. Если дитя в надлежащее время просит пищи, так как чувствует голод, то это его хотение должно исполнить, потому что отказать в этом было бы жестоко и безжалостно. Просит дитя вещь, необходимую ему в школе, — нужно исполнить его волю, иначе мы подвергаем его опасности, что оно приобретет эту вещь бесчестным путем. Совершенно иное дело, когда ребенок хочет чего-нибудь непозволительного: в этом должно ему отказать, не обращая внимания на слезы. Никогда не следует обращать внимания на капризы детей; кто раз показал слабость, будет и впредь рабом ребенка, и его своенравие будет господствовать над родителями.

Желая сломить детское своенравие и упорство, родители должны действовать согласно между собой: нельзя одному разрушать того, что строит другой. Ничто столько не укрепляет дитя в своенравии, как если один из родителей дает ему то, в чем другой отказал. Приходит ребенок с плачем к матери и жалуется, что отец ему отказал в том-то; мать не должна выказывать сожаления, а тем более высказывать свое неудовольствие на отца, что тот не исполнил просьбы. Так должны поступать и старшие братья и сестры, родственники и слуги, а особенно бабушки и дедушки. Известно, что старые люди ищут в ком-либо привязанности, и так как молодежь не любит оставаться подле них, то они стараются привлечь к себе детей; и чем? тем, что исполняют их волю. Поэтому внуки так часто льнут к дедушкам и бабушкам, потому что они обыкновенно надеются на исполнение того, что придет им в голову.

Никогда нельзя давать пищи детскому своенравию: нельзя допускать, чтобы дети что-либо приказывали старшим братьям и сестрам, или прислуге, или другим взрослым, или же делали своевольно какие-либо распоряжения. Если дети чего-либо хотят от старших, то должны просить, а не приказывать; что им дают, тем должны быть довольны и благодарить за то. Не следует никогда терпеть, чтобы дети выходили из послушания: что сказал отец или мать, дитя должно тотчас исполнить это без замедления и отлагательства. Сказано — должно быть сделано. Дитя должно знать: если я тотчас не делаю, то поступаю дурно. И при этом родители всегда должны быть убеждены, что повеленное ими должно быть исполнено. Только таким образом



можно сломить своенравие и образовать сильную, на добро направленную волю, послушную родителям.

# что сказал отец или мать, дитя должно тотчас исполнить это без замедления и отлагательства.

Искореняя таким образом в детях своенравие и упорство, поступайте, далее, так, чтобы ваши дети имели почтение к вам. Почтение к повелевающему составляет существенное побуждение к послушанию. Дети уже по природе с особым почтением смотрят на родителей; это природное чувство. Это же внушает и пятая заповедь. Казалось бы, поэтому, совершенно излишне говорить родителям: поступайте так, чтобы дети имели почтение к вам; но, однако, повторить это необходимо. Конечно, ребенок знает, что нужно почитать отца и мать, что Бог это повелевает; но как быть, если он видит иногда в родителях такое, что и невинному его детскому чувству является противным и омерзительным? Что, если он не может почитать родителей при всем своем желании? Что, если он видит постоянно отца пьяным, мать с ругательствами и проклятьями на устах, а обоих-в вечной ссоре и брани; может ли он почитать их? Дурной пример родителей не только уничтожает к ним почтение, но и подкапывает фундамент послушания. Не подумает ли разве ребенок: «что вы мне за наставники?». Поэтому родители должны всячески избегать поводов неуважения к себе детей.

# не показывайте никогда, что какаялибо жертва ради детей с вашей стороны слишком велика или тяжела

Никогда родители не должны унижать друг друга и тем подрывать в детях уважение. Отец и мать должны взаимно с величайшим уважением относиться к друг другу: никогда они не должны позволять себе перед детьми неприличных речей; никогда они не должны порицать друг друга; никогда дети не должны слышать, как бывает часто: «ты так же изолгался, как отец твой», «ты будешь таким же негодным, как отец»; или же: «ты будешь такая мотовка, как и мать твоя», «не будет в тебе толку, как в твоей матери»... Где дети слышат такие речи, там прощай почтение и послушание!

# Привлекайте к себе сердце детей доверчивостью и искренностью обращения с ними

Никогда родители не должны позволять себе с детьми неприличных игр и шуток. Отец, который любит паясничать перед своими детьми, не может рассчитывать на их почтение; они будут дерзки к нему в словах и в поведении. Это не значит, что с детьми нужно быть всегда суровыми, серьезными; серьезность с ласковостью и родительской нежностью не трудно отличить

от неразумного шутовства, которое унижает родительский авторитет. К серьезно ласковому и нежному отцу дети больше всего питают почтение: одного взгляда его довольно — и послушание готово.

Хотите вы, чтобы дети ваши были послушны, — оказывайте и доказывайте им свою любовь, но не ту любовь обезьян, которая изнеживает ребенка и готова бывает сластями закормить его до смерти, но сердечную, направленную ко благу детей. Где есть такая любовь, там ребенок оказывает послушание не из страха, но из любви.

Не будьте никогда равнодушны к радостям и горю ребенка. Не говорите никогда, что дети тяжесть и мука для вас; не показывайте никогда, что какая-либо жертва ради детей с вашей стороны слишком велика или тяжела. Доставляйте им все, что должны доставлять, охотно и с радостью. Если родители с упреком и ропотом бросают своему ребенку кусок хлеба, как в нем может держаться любовь к ним?

# Прежде всего, приучайте своих детей к тому, чтобы они слушались вас, зная, что на это воля Божия

Доставляйте детям иногда небольшие удовольствия и радости. Незначительный подарок к праздникам или в день Ангела, данный с любовью, поддерживает детскую любовь. Привлекайте к себе сердце детей доверчивостью и искренностью обращения с ними; ребенку всегда должно доверять в добром, пока нет оснований убедиться в противном. Подозрение и недоверие огорчает и убивает любовь. Не усиливайте заслуженных детьми наказаний презрительными насмешками или язвительными замечаниями; это ожесточает сердце и изглаждает всякую любовь.

Показал я вам, родители, главнейшие средства к воспитанию детей послушными. Употребляйте эти средства добросовестно. Прежде всего, приучайте своих детей к тому, чтобы они слушались вас, зная, что на это воля Божия. Своевременно не допускайте вкорениться в них своенравию, не терпите в них упорства и дерзости к кому бы то ни было. Не все давайте им, чего бы им хотелось; напротив, приучайте их к самоограничению, воздержанности и умеренности. Требуйте от детей всегда скорого и пунктуального послушания, приучайте их к тому, чтобы они по первому слову исполняли ваши приказания. Твердо настаивайте на исполнении того, что раз вами приказано. Но чтобы они могли это сделать, не приказывайте им чего-либо слишком трудного; не будьте сами капризны и произвольны в своих приказаниях, сегодня позволяя то, что вчера запрещали. Не противоречьте сами друг другу в своих действиях относительно детей. Поддерживайте, далее, необходимое к себе уважение детей; заботливо избегайте всего, что может поколебать уважение к вам со стороны их. Наконец, никогда не забывайте призывать благословение Божие на свое дело воспитания, и ваши труды, попечения и заботы, при благословении Божием, увенчаются тем, что дети ваши выйдут послушными детьми. Аминь.

Епископ Екатеринбургский и Ирбитский Ириней (Орда), 1837-1904 гг.



# ДЕТЯМ

# СЕРИЯ: ДЕТСКОЕ ЧТЕНИЕ ДЛЯ СЕРДЦА И РАЗУМА

В этой серии мы хотим воскресить первый в России детский журнал, который издавался известным писателем, журналистом и издателем Николаем Ивановичем Новиковым с 1785 по 1789 годы. В журнале печатались поучительные рассказы, повести, сказки, пьесы, басни, загадки, научно-познавательные статьи, изложенные в живой и занимательной форме, однако, как вы сами сможете увидеть в наших публикациях, в основе эти материалы были проникнуты живой православной верой, которая в то время, несмотря на влияние французского Просвещения, была еще глубоко укоренена в сердце и разуме русского человека.

Мы хотим воскресить именно те первые номера журнала издания XVIII века, которые после 1819 года (то есть в течении 200 лет!) никогда не переиздавались. Более того до недавнего времени они были доступны только специальным исследователям. Несмотря на архаичный стиль изложения, эти статьи могут подсказать современным родителям способы духовно-нравственного, православного воспитания детей.

# *НЕПРИЗНАТЕЛЬНОСТЬ*

Андрей имел весьма доброго отца, который охотно прощал детям своим все проступки, которые они делали по

легкомыслию и из ревности. Он требовал от них только откровенности. Они должны были чистосердечно рассказывать ему обо всем том, что они сделали и в чем проступились. Когда они умалчивали о своих проступках, то он был строже и наказывал их, не смотря ни на какую просьбу. Дети, зная это, не скрывали ничего от своего отца. Проступившись в чем-нибудь, приходили они к нему и говорили: «Батюшка! Мы виноваты. Простите нас; впредь будем мы осторож-

нее». Он делал им выговор, либо наказывал немного, но всегда приговаривал к тому: «Если бы вы сами не признались, то бы еще было вам хуже».

Такое снисхождение не могло одного только Андрея склонить к ответственности. Он всегда старался утаивать свои проступки, делал много без ведома отца, читал книги, не показывал их наперед отцу, и никогда не признавался в своей вине. Отец строго наказывал его за то и часто говорил ему: «Несчастный сын! Для чего ты от меня скрываешься? Если ты хочешь делать что-нибудь для тебя полезное, то можешь быть уверен, что я не запрещу тебе этого. Если же хочешь сделать что-нибудь для тебя вредное, то не глупо ли ты поступаешь? Рано или поздно сделаешь ты себя весьма несчастным.

Что предсказывал отец, то и сбылось к сожалению, очень скоро. Андрей, будучи некогда у своего приятеля, резвился и упал. Он тотчас почувствовал ужасную боль, так что не мог встать. Товарищи его, с которыми он играл, подняли его и посадили. Наконец, скривившись несколько, встал он и пошел домой, хотя боль еще не переставала. Пришедши домой, не показался он отцу и не сказал никому о том, что с ним случилось.

Глупый ребенок! Он знал, что отец не запрещал ему резвиться. Сколь легко мог бы он избавиться от своей боли, если бы не утаил того, что он упал. Однако он этого не сделал.

За столом чувствовал он столь жесткую боль, что не мог

ничего есть. Отец, приметив это, спросил у него, почему он ничего не есть?

- Ах, батюшка! - отвечал Андрей. - Я очень болен, бок у меня болит.

Отец сожалел о нем и посоветовал ему поскорее лечь в постель. На другой день болезнь так усилилась, что он не мог встать с постели. Бедный отец испугался и приказал поскорее позвать лекаря. Лекарь спрашивал у него, не знает ли он, от чего он занемог? Но Андрей не признался и сказал, что он не знает.

Лекарь дал ему принять лекарство, которое хотя и очень полезно, однако не годилось для его болезни, а потому и ни мало ему не помогло.

День ото дня становилось ему хуже. Наконец через неделю узнал о его болезни один из маленьких его приятелей и пришел его посетить.

- Бедный Андрей! сказал он, конечно болен ты от того, что, тогда игравши с нами, упал.
- Упал! вскричал отец Андрея. Ах негодный! Он не хотел мне об этом сказать.

Позвали лекаря. Андрей должен был раздеться и показать свой бок, который так распух, что нельзя было к нему прикоснуться. Лекарь приметил, что одно ребро было переломано. Он приказал тотчас приложить к больному боку теплые припарки, но они не сделали пользы, а только увеличили еще боль.

- Государь мой, - сказал наконец лекарь отцу, - не осталось никакого иного способа вылечить вашего сына, как только вырезать переломанное ребро. Если вы на это не согласитесь, то он умрет.

Доктор сделал операцию. Через месяц Андрей мог вставать и немного ходить по комнате, но навсегда остался без ребра. Если бы он заблаговременно признался отцу своему в том, что он упал, то мог бы вылечиться удобно и скоро.

Некогда жаловался он со слезами отцу своему на то мучение, которое он должен был вытерпеть.

– Я жалею о тебе, - отвечал отец, - но ты сам виноват в своем несчастье. Я наперед тебе говорил, что ты сделаешь себя несчастливым, если не будешь иметь ко мне доверенности. Теперь уже я помочь тебе не могу. Кто не хочет слушаться, тот должен почувствовать.

Из первого в России журнала для детей "Детское чтение для сердца и разума"





# новости

# МАСТЕР-КЛАСС В КОЛЛЕДЖЕ «ПОСТНЫЕ ПИРОЖНЫЕ «КАРТОШКА»

10 декабря в колледже «Добрая школа на Сольбе» состоялся очередной мастер-класс для студенток специальности «Поварское и кондитерское дело». Девушки учились готовить постные пирожные «Картошка» под руководством Анастасии Мальцевой - повара-кондитера, выпускницы «Доброй школы на Сольбе».

В Православной церкви много постных дней. Нередко на пост выпадают семейные праздники, происходят торжественные события. Поэтому умение приготовить постную пищу для праздничного стола очень ценно для православной хозяйки.

Мастер-класс прошел в рамках реализации проекта «Хлеб-да-Сольба: возрождение русских традиций кулинарии и гостеприимства», ставшего победителем конкурса Президентских грантов по направлению «Наука и образование».



# СОЛЬБИНСКАЯ КЕРАМИКА •

Занятия рукоделием и промыслами давняя традиция монастырей.

В 2011 году сестры нашего монастыря по благословению Матушки игумении Еротииды занялись изготовлением керамических изделий.

Сейчас у нас, в основном, два вида изделий: сувенирная продукция и посуда для сервировки стола. Мы делаем разные кувшины, кастрюли, вазочки, пиалы, чашки, кружки, ковшики, чайные и кофейные сервизы, квасники, бутыли для святой воды и так далее. А сувениры: статуэтки святых, колокольчики, игрушки, вазы и прочее. И везде есть логотип «Сольба».

Свою продукцию мы продаем в магазине на территории нашего монастыря и в интернет-магазине на ярмарке мастеров. Покупателям интернет-магазина мы отправляем товары почтой, надежно упаковав изделие, чтобы дошло в целости и сохранности.

Заходите к нам, мы будем рады!





ПРОДУКЦИЯ КЕРАМИЧЕСКОЙ МАСТЕРСКОЙ НАШЕГО МОНАСТЫРЯ ПРЕДСТАВЛЕНА В ИНТЕРНЕТ МАГАЗИНЕ НА ЯРМАРКЕ МАСТЕРОВ

WWW.LIVEMASTER.RU/SOLBA



# Проект осуществляется с использованием гранта Президента Российской Федерации



Частное профессиональное образовательное учреждение

**КОЛЛЕДЖ «Добрая школа на Сольбе»** при Николо-Сольбинском женском монастыре



# принимает абитуриентов на специальности:

- хоровое дирижирование,
- поварское и кондитерское дело,
- конструирование, моделирование и технология швейных изделий.

По окончании колледжа выпускницы получают два диплома: **липлом госуларственного образца** о среднем профессионал

**диплом государственного образца** о среднем профессиональном образовании и внутрицерковный диплом.

# Сроки обучения:

На базе 9 классов – 3 года 10 месяцев На базе 11 классов – 2 года 10 месяцев

Контакты:

**Тел.:** +7 (915) 970 2335 (УЧЕБНАЯ ЧАСТЬ)

**Email:** college@solba.ru

Ярославская обл.,

Переславский р-н, местечко Сольба

Форма обучения очная. Обучение, проживание

и питание бесплатное.

Наш колледж находится при женском монастыре, поэтому в нем учатся только девушки.

# 12 ПРИЧИН ПОСТУПИТЬ В НАШ КОЛЛЕДЖ



### СВЕТСКОЕ И ЦЕРКОВНОЕ ОБРАЗОВАНИЕ

«Добрая школа на Сольбе» - первый и единственный православный колледж в России. Имеет лицензию, государственную аккредитацию и конфессиональное представление. Обучение по государственным образовательным стандартам сочетается с православным компонентом.

### 2 ДИПЛОМА

По окончании колледжа выпускницы получают диплом государственного образца о среднем профессиональном образовании и внутрицерковный диплом. Таким образом они могут с успехом работать как в светских, так и в церковных учреждениях.

#### ВОСТРЕБОВАННЫЕ СПЕЦИАЛЬНОСТИ

- Хоровое дирижирование, регент
- Поварское и кондитерское дело
- Конструирование, моделирование и технология швейных изделий.

### ПОСТУПЛЕНИЕ ПО РЕЗУЛЬТАТАМ СОБЕСЕДОВАНИЯ

Условие поступление в колледж – собеседование. У нас учатся студенты более чем из 25 регионов РФ, а также из ближнего и дальнего зарубежья.

### помощь в трудоустройстве

Образовательная программа колледжа ориентирована на требования работодателей. Монастырь сотрудничает с работодателями и оказывает помощь в трудоустройстве выпускников.

### БЕСПЛАТНОЕ ОБУЧЕНИЕ И ПРОЖИВАНИЕ

В нашем колледже обучение бесплатное. Проживание на территории Николо-Сольбинского женского монастыря в монастырских корпусах. Студентки живут в уютных комнатах по 3 человека.

## ЗДОРОВОЕ ПИТАНИЕ

Студенткам колледжа предоставляется бесплатное трехразовое питание. Пища вкусная и здоровая. В рацион включены натуральные экологически чистые продукты от монастырского хозяйства. Соблюдаются все православные посты.

## ОХРАНЯЕМАЯ ТЕРРИТОРИЯ

Территория монастыря охраняется, ведется круглосуточное видеонаблюдение. Выход студенток за территорию возможен только в сопровождении воспитателей.

#### ХОРОШАЯ ЭКОЛОГИЯ

Монастырь находится в лесу, далеко от больших городов. В радиусе 70 км нет никаких промышленных предприятий. У нас действительно хорошая экология, чистый воздух, тишина и уединение – идеальные условия для сосредоточенной учёбы.

#### ДУХОВНАЯ СРЕДА

Отличительными особенностями нашего колледжа является то, что студентки постоянно находятся в духовной среде, которая задаёт им высокие духовно-нравственные ориентиры. Они участвуют в Таинствах Церкви, видят перед глазами добрый пример сестер. В колледже царит атмосфера доброжелательности, доверия, поддержки и взаимопонимания.

# ТВОРЧЕСКИЕ ЗАНЯТИЯ В МОНАСТЫР-СКИХ МАСТЕРСКИХ

Помимо учебных дисциплин студентки колледжа имеют возможность получить профессиональные навыки и раскрыть свои творческие способности в монастырских мастерских: керамической, вышивальной, швейной, пряничной, мастерской по изготовлению мыла.

#### МЕДИЦИНСКОЕ ОБСЛУЖИВАНИЕ

В монастыре есть медицинский центр, аптека и постоянная дежурная медсестра. Студентки колледжа во время учебы проходят диспансеризацию и лечение в лучших Московских клиниках.



ОБЪЯВЛЕНИЯ

# поездка

# В НИКОЛО-СОЛЬБИНСКИЙ ЖЕНСКИЙ МОНАСТЫРЬ

И ПОСЕЩЕНИЕ ТРОИЦЕ-СЕРГИЕВОЙ ЛАВРЫ З января

# ПРОГРАММА ПОЕЗДКИ:

обзорная экскурсия по Николо-Сольбинскому монастырю с посещением шести храмов; монастырский обед; свободное время для совершения покупок, посещения источника (тара продается в иконной лавке) и вечернего богослужения (по желанию); за дополнительную плату экскурсия на колокольню – 100 р./чел.

### отъезд в Троице-Сергиеву Лавру в 18:15

Троице-Сергиева Лавра, свободное посещение (40 минут).

Стоимость – 1750 р. чел.

#### В стоимость входит:

- -транспортное обслуживание автобусом туристического класса;
- экскурсии согласно программе;
- обед в монастыре;
- услуги гида-сопровождающего.

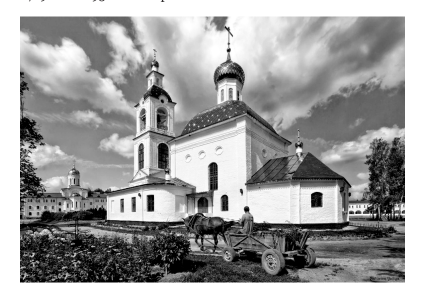
Продолжительность поездки — 14 часов (ориентировочно) Место сбора м. ВДНХ, с правой стороны от гостиницы «Космос» Время сбора — 07:45

Время отправления – 08:00

Автобус с табличкой «Центр РЕШЕНИЕ»

# Для оформления экскурсии свяжитесь по телефонам:

+7-962-936-65-39 — Светлана +7-916-661-95-60 — Мария



# ИЗ ГЛУБИНЫ СЕРДЦА

### СВЯТИТЕЛЬ НИКОЛАЙ

Когда кадят архиерея, Когда творят ему поклон, Тогда, высокий сан имея, Всегда благословляет он.

С иконы, в ризах византийских, Как архипастырь именит, И чудотворец Мир Ликийских Благословение дарит.

Он наш ходатай перед Богом, Он рад, что молятся ему. Его служение во многом Непостижимое уму:

Границы нет его уделам, Повсюду есть следы жезла – Везде прошёл он с добрым делом, Разоружая силы зла.

Он сам великий благодетель И любит щедрые сердца. Он всех радушных заприметил С проникновенностью отца.

К тому, кто силится молиться, К тому, кому уж всё равно – Ко всем протянута десница, Благословение дано.

А в нем живительная сила Святого имени Христа. Всё то, о чём душа просила, Начнётся с чистого листа!

Всё по мольбам Архиерея, Который любит русский край. Святых не счесть, но всех добрее Святитель Божий Николай!

Послушница Мария (Шадрина)

К святому Николаю мы в молитве Приходим каждый день и каждый час. Он помогает нам всегда в духовной битве, От Бога просит милости для нас. Мы в этот светлый день на Сольбе в храме Его просили: «Нас не оставляй, Покровом будь спасительным над нами, О славный наш святитель Николай!»

Анна Акулякова, студентка 1 курса колледжа «Добрая школа на Сольбе»





Главный редактор – Игумения Еротиида

# НИКОЛО-СОЛЬБИНСКИЙ ЖЕНСКИЙ МОНАСТЫРЬ

152030 Ярославская обл., Переславский р-н, местечко Сольба

**сайт:** solba.ru

электронная почта: solba@solba.ru

телефон: +7-915-970-24-74,

посещение монастыря, гостиница: +7-915-970-43-28

Просим Вас

не использовать газету в бытовых целях. Лучше передайте ее Вашим друзьям.