По благословению Настоятельницы Николо-Сольбинского женского монастыря Игумении Еротииды

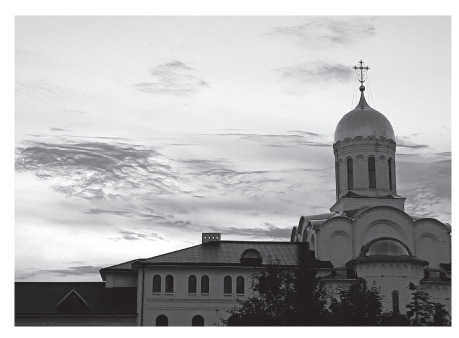
### Дорогие сольбинцы!



Такими словами начинается каждый из номеров нашей газеты. Этим приветствием мы объединяем в одну добрую и дружную семью всех наших дорогих читателей, тех, кто уже побывал в Николо-Сольбинском монастыре, и тех, кто только мечтает об этом и живёт в ожидании удивительных впечатлений от поездки в обитель, кого связывают с монастырём светлые воспоминания и тёплые чувства, душевная забота о нем и желание во всем помогать.









### ВЕРА И НЕВЕРИЕ

Спорит простота веры с лукавым неверием. Вера, пришедши к прозревавшему слепцу, просветила умные очи его, и он ясно видит истину. Смотрите, как у него все логично. Спрашивают его: ты что о Нем, даровавшем зрение, скажешь? «Это пророк» (Ин.9:17), — ответил он, то есть посланник Божий, облеченный силою чудодейственною. Непререкаемо верный вывод! Но образованность книжная не хочет видеть этой верности и ищет уклониться от последствий ее. А так как это не удавалось, то она обращается к некнижной простоте со своим внушением: «воздай славу Богу; мы знаем, что человек Тот грешник» (Ин.9:24).

Простота веры не умеет связать этих понятий — грешность и чудодейственность, и выражает это открыто: «грешник ли Он, не знаю, одно знаю, что я был слеп, а теперь вижу» (Ин.9:25). Что можно сказать против такого неведения? Но логика неверов упряма, и при всей очевидности не стыдится утверждать, что не знает, откуда отверзший очи слепому. «Это и удивительно, — говорит им здравая логика веры, — что вы не знаете, откуда Он, а Он отверз мне очи. Но мы знаем, что грешников Бог не слушает; но кто чтит Бога и творит волю Его, того слушает. От века не слышано, чтобы кто отверз очи слепорожденному. Если бы Он не был от Бога, не мог бы творить ничего» (Ин.9:30–33). Казалось бы, после этого ничего не оставалось, как преклониться пред силою такого заключения. Но книжная ученость терпеть не может здравой логики веры и изгнала ее вон... Поди теперь, доказывай истину веры тем, у которых ум растлился от упорства в неверии. Неверы всех времен — люди одного покроя.

Святитель Филарет Московский



### СЛОВО БОЖИЕ

«Все воды земли стекаются в океан, и, может быть, океан служит началом для всех вод земных. Писания отцов соединяются все в Евангелии; все клонятся к тому, чтоб научить нас точному исполнению заповеданий Господа нашего Иисуса Христа; всех их и источник и конец — святое Евангелие».

#### Святитель Игнатий Брянчанинов

#### Молитва перед чтением Евангелия

«Когда же читаешь, читай с усердием и прилежно; с великим вниманием останавливайся на каждом стихе и не листы только переворачивать старайся, но, если нужно, не поленись и дважды, и трижды, и несколько раз прочесть стих, чтобы уразуметь силу его. А когда садишься читать или слушать читающего, помолись прежде Богу, говоря: Господи Иисусе Христе! Отверзи уши и очи сердца моего, чтобы услышать мне словеса Твои и уразуметь их, и исполнить волю Твою; потому что пришлец я на земле; не скрой от меня, Господи, заповедей Твоих, но открой очи мои, и уразумею чудеса, явленные законом Твоим (Пс. 118, 18-19). Ибо на Тебя уповаю, Боже мой, чтобы просветил Ты сердце мое».

#### Преподобный Ефрем Сирин

#### Воскресное Евангельское чтение

#### ЕВАНГЕЛИЕ ОТ ИОАННА

(глава 9, стихи 1-38)

- 9:1 И, проходя, увидел человека, слепого от рождения. 9:2 Ученики Его спросили у Него: Равви ! кто согрешил, он или родители его, что родился слепым?
- 9:3 Иисус отвечал: не согрешил ни он, ни родители его, но это для того, чтобы на нем явились дела Божии. 9:4 Мне должно делать дела Пославшего Меня, доколе есть день; приходит ночь, когда никто не может

делать.

- 9:5 Доколе Я в мире, Я свет миру.
- 9:6 Сказав это, Он плюнул на землю, сделал брение из плюновения и помазал брением глаза слепому,
- 9:7 и сказал ему: пойди, умойся в купальне Силоам, что значит: посланный. Он пошел и умылся, и пришел зрячим.
- 9:8 Тут соседи и видевшие прежде, что он был слеп, говорили: не тот ли это, который сидел и просил милостыни?
- 9:9 Иные говорили: это он, а иные: похож на него. Он же говорил: это я.
- 9:10 Тогда спрашивали у него: как открылись у тебя глаза?
- 9:11 Он сказал в ответ: Человек, называемый Иисус, сделал брение, помазал глаза мои и сказал мне: пойди на купальню Силоам и умойся. Я пошел, умылся и прозрел.
- 9:12 Тогда сказали ему: где Он? Он отвечал: не знаю.
- 9:13 Повели сего бывшего слепца к фарисеям.
- 9:14 А была суббота, когда Иисус сделал брение и отверз ему очи.
- 9:15 Спросили его также и фарисеи, как он прозрел. Он сказал им: брение положил Он на мои глаза, и я умылся, и вижу.

- 9:16 Тогда некоторые из фарисеев говорили: не от Бога Этот Человек, потому что не хранит субботы. Другие говорили: как может человек грешный творить такие чудеса? И была между ними распря.
- 9:17 Опять говорят слепому: ты что скажешь о Нем, потому что Он отверз тебе очи? Он сказал: это пророк.
- 9:18 Тогда Иудеи не поверили, что он был слеп и прозрел, доколе не призвали родителей сего прозревшего 9:19 и спросили их: это ли сын ваш, о котором вы говорите, что родился слепым? как же он теперь видит? 9:20 Родители его сказали им в ответ: мы знаем, что это сын наш и что он родился слепым,
- 9:21 а как теперь видит, не знаем, или кто отверз ему очи, мы не знаем. Сам в совершенных летах; самого спроси те; пусть сам о себе скажет.
- 9:22 Так отвечали родители его, потому что боялись Иудеев; ибо Иудеи сговорились уже, чтобы, кто признает Его за Христа, того отлучать от синагоги.
- 9:23 Посему-то родители его и сказали: он в совершенных летах; самого спроси те.
- 9:24 Итак, вторично призвали человека, который был слеп, и сказали ему: воздай славу Богу; мы знаем, что Человек Тот грешник.
- 9:25 Он сказал им в ответ: грешник ли Он, не знаю; одно знаю, что я был слеп, а теперь вижу.
- 9:26 Снова спросили его: что сделал Он с тобою? как отверз твои очи?
- 9:27 Отвечал им: я уже сказал вам, и вы не слушали; что еще хотите слышать? или и вы хотите сделаться Его учениками?
- 9:28 Они же укорили его и сказали: ты ученик Его, а мы Моисеевы ученики.
- 9:29 Мы знаем, что с Моисеем говорил Бог; Сего же не знаем, откуда Он.
- 9:30 Человек прозревший сказал им в ответ: это и удивительно, что вы не знаете, откуда Он, а Он отверз мне очи.
- 9:31 Но мы знаем, что грешников Бог не слушает; но кто чтит Бога и творит волю Его, того слушает.
- 9:32 От века не слыхано, чтобы кто отверз очи слепорожденному.
- 9:33 Если бы Он не был от Бога, не мог бы творить ничего.
- 9:34 Сказали ему в ответ: во грехах ты весь родился, и ты ли нас учишь? И выгнали его вон.
- 9:35 Иисус, услышав, что выгнали его вон, и найдя его, сказал ему: ты веруешь ли в Сына Божия?
- 9:36 Он отвечал и сказал: а кто Он, Господи, чтобы мне веровать в Него?
- 9:37 Иисус сказал ему: и видел ты Его, и Он говорит с тобою.
- 9:38 Он же сказал: верую, Господи! И поклонился Ему.

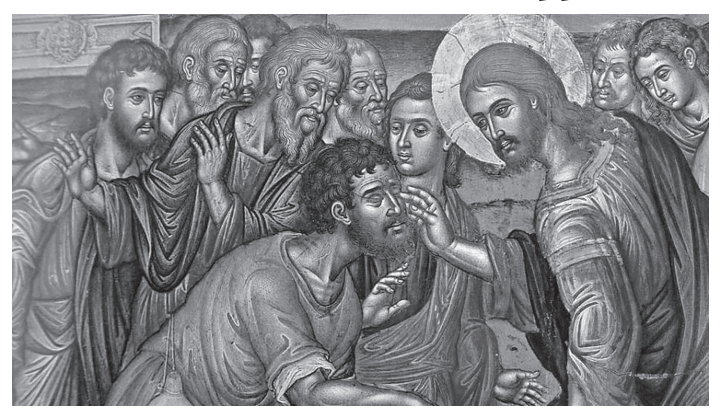
#### Молитва после чтения Евангелия

Слава Тебе, Господи Царю, Сыне Бога живаго, сподобивый мя недостойнаг о Божественная Твоя словеса и глас Святаго Евангелия Твоего слышати; сим убо Владычним Твоим гласом, укрепи мя в покаянии настоящия сея жизни прейти нощь, от всякаго избавляя мя навета и злобы видимых и невидимых враг.



### ЕВАНГЕЛЬСОЕ ПОУЧЕНИЕ

### ВОСКРЕСЕНЬЕ О СЛЕПОРОЖДЕННОМ



Я хотел бы обратить ваше внимание на две черты в сегодняшнем евангельском чтении. Первое — это что вновь и вновь Господь Иисус Христос совершает чудо в день субботний, вызывая негодование тех, которые соблюдали закон со всей его строгостью, хранили его с фанатизмом.

Но не для того, чтобы их оскорбить, Христос поступает так; Бог сотворил мир в шесть дней, и на седьмой день Он почил от трудов Своих, поручив, передав мир заботе человека. Вся история, от сотворения мира до Второго Пришествия, есть день человека, когда человек должен принести плоды творения, должен довести творение до его полноты, воссоединить тварь с ее Творцом.

Человек изменил своему призванию: мы были призваны довести мир до совершенства красоты и гармонии с Богом и с самим собой, а сделали его уродливым и чудовищным. Но пришел Христос, единственный подлинный Человек, единственный Человек в полной гармонии с Богом, единственный Человек, Который был способен выполнить ту задачу, которая была поручена человеку. И когда Он творит Свои чудеса в день субботний, это нам призыв относиться к Истории, к нашему дню, тому дню, в котором мы живем, как к дню, который Бог поручил нашей заботе, и сделать из него День Господень.

И другая черта, которая находится в прямой связи с первой: когда мы читаем в Евангелии о действиях Божиих, Его проповеди, Его чудотворениях, мы устремляемся к Нему с надеждой, чтобы Он сотворил чудо

для нас. И мы забываем, что Христос сказал, что Он нам дал пример, которому мы должны последовать: то, что Он творил, – и нам надлежит сотворить, и что действительно, по Его собственному слову, верующий в Него сотворит дела большие, чем чудеса, которые Он творил...

Наше призвание в том, чтобы преобразить мир, преобразить его в самом корне его, но совсем не в том, чтобы самим беспрестанно быть объектом Божественной заботы. Мы, христиане, обескровили христианство, сделали его бессильным и слабым тем, что относимся к Истории не как ко дню человека, когда нам надлежит творить, а как ко времени, когда Бог будто бы должен непрестанно изливать на нас, маленькое Его стадо, и Свою благодать, и Свою помощь, и Свою милость. Он же, в вечер Своего воскресения, призвал нас идти в мир, как Он пришел, идти в мир вестниками любви, вестниками Бога Самого, и исполнить эту свою миссию, как Он ее исполнил, — ценой нашей жизни, изливая свою жизнь, чтобы другие жили, отдавая, если нужно, свою смерть для того, чтобы другие могли ожить

Мы очень далеки от своего призвания; мы бежим к Богу за помощью в тот самый момент, когда Он повелевает нам самим прорываться вперед, идти, быть Его присутствием в мире. Апостол Павел знал это, когда говорил, что "я восполняю в теле моем, — то есть во всем существе его, душе и плоти, — недостающее страстям Христовым"...

И Христос зовет нас забыть себя, отвернуться от



себя, потому что мы сами себе являемся камнем преткновения, не дающим нам выполнить наше призвание: страхом за наше тело, страхом нравственного, душевного страдания, страхом перед всеми теми вещами, которые мы призваны выполнить. Мы страшимся смерти, хотя и провозглашаем, что Христос победил смерть; где же наша вера? Мы горюем, когда кто-либо умирает, хотя знаем, что смерти нет больше, что есть только временное успение, тогда как живая душа ликует лицом к лицу со своим Живым Господом...

Мы должны научиться отстранять самих себя, когда страх, жадность или что бы то ни было сосредоточивающее нас на себе самих не дает нам исполнить то, к чему мы призваны: быть вестниками Божией любви, Божиего сострадания, Божией правды. Тут мы должны сказать себе: Отойди от меня, сатана, противник, враг Божий, потому что ты думаешь не о вещах Божиих...

Если мы — действительно христиане, мы должны были бы повторять, вслед за Откровением Иоанна, слова Духа и слова Церкви: Ей, гряди, Господи Иисусе, и гряди скоро!.. А мы, многие из нас, не тоскуем, не жаждем этого пришествия, зная, что Его пришествие означает смерть всех вещей земли и

наше пробуждение лицом к лицу с Богом.

Мы посланы в мир быть тем, чем был Христос, и единственно, почему мы этим не являемся, это потому что мы не отказались, не отвергли себя самих для того, чтобы выполнить свое посланничество. Слепой человек встретил Христа лицом к лицу; Христос исцелил его. Сколько вокруг нас слепых — не физической слепотой, а слепотой более страшной: слепотой к смыслу жизни, слепотой к любви, слепотой к состраданию, слепотой ко всему, что могло бы превратить жизнь в поле брани и в победу...

Мы должны выйти, как Христос шел, забыв себя, взяв свой крест, следуя за Ним, ибо Он сказал, что если мы хотим куда бы то ни было прийти, то идти надо вслед за Ним. Это — вызов нам; то, что произошло в дни телесной жизни Христа, должно происходить теперь, когда мы — воплощенное Тело Христово. И если мы неспособны на это, то мы должны ставить себе прямые и жесткие вопросы и отвечать на них безжалостно, без самосожаления, и стать такими христианами, какими мы должны быть, какими мы призваны быть: христианами, в которых люди могли бы узнать Христа Самого. Аминь.

Митрополит Антоний Сурожский, 11 мая 1980 г

### ОБЪЯВЛЕНИЕ

### подать записку онлайн

В нашем монастыре Вы можете подать записку онлайн на различные требы:

- заказная литургия (проскомидия в алтаре)
- сорокоуст (проскомидия в алтаре в течение 40 дней)
- год (проскомидия в алтаре)
- полгода (проскомидия в алтаре)
- год на сестринском правиле (без вынимания частицы)
- полгода на сестринском правиле (без вынимания частицы)
- молебен
- панихида
- сугубая молитва о больных (канон о болящих + свеча ежедневно в течение 1 месяца)
- молебен об учащихся (молебен преподобному Сергию Радонежскому + свеча еженедельно в течение 1 месяца)

### Дорогие братья и сестры!

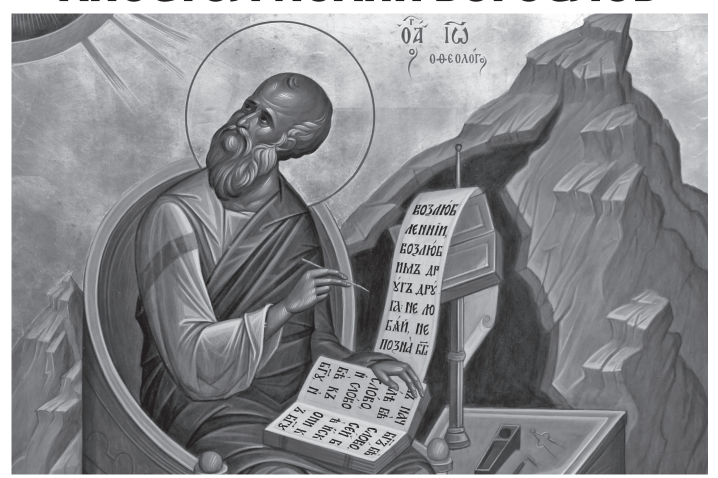
Теперь у вас есть возможность подать требы о здравии или о упокоении с помощью нашего чат-бота.

Чтобы им воспользоваться, сканируйте QR-код. Наш чат-бот работает ВКонтакте и Телеграме.





### АПОСТОЛ ИОАНН БОГОСЛОВ



ы празднуем сегодня день святого Иоанна Бо-**IVI** гослова, учителя любви, Апостола любви. И кажется нам, что эта любовь должна быть так пламенна и возвышенна, что она должна нестись в небо, как бы даже не касаясь земли. А вместе с этим та любовь, о которой говорит святой тайнозритель Иоанн, написавший дивное Евангелие, имевший видение на острове Патмос, - это любовь конкретная, живая, реальная. И он настаивает на этом, подчеркивает, что если мы говорим, что любим Бога, но деятельной, конкретной, творческой любовью не любим человека, то мы лжем; ибо мы не можем по праву говорить, что любим невидимого нами Бога, когда реальный человек, чья нужда бросается в глаза, остается нам безразличен. И вот здесь тайна настоящей христианской любви: как бы она ни была возвышенна, как бы она ни уносила нас к Престолу Господню, как бы она ни пламенела небесным пламенем, она должна быть до конца конкретна и до конца выражена на земле. Если этого нет, то она – мечта, то она – ложь, то ее нет вообще!

И вот, перед лицом этого благовестия о любви, войдем в себя и вдумаемся в свою любовь: сколько людей вокруг нас, которых мы просто любим; и сколько людей, среди будто любимых нами, которые могут нас обойти своим вниманием — и мы не оскорбились бы, пройти мимо нас и забыть о нас — и не охладела бы наша любовь? Сколько людей среди любимых нами, о

которых мы всегда помним без того, чтобы им нужно было напоминать о себе? И сколько таких людей, которые напомнят о себе – и встретят только радость, а не чувство раздражения?

Нам рано, большей частью, думать о том, что мы такое малое количество людей любим, а пора бы, пора задуматься над тем, как мы любим любимых, как мы любим тех, которые нам как будто дороги: если это любовь живая, творчески вдумчивая, если эта любовь способна выискивать случай, чтобы проявить себя, если она чуткая, если она тонкая, если она постоянно настороже, — тогда это любовь земная, достойная Неба. Иначе — нет.

Войдем в себя перед лицом этой красоты любви, которую нам описывает Иоанн, которая явлена в его жизни, которую Христос не только проповедовал, но и явил, вдумаемся в свою любовь и попробуем ЛЮБИТЬ: сначала по-человечески, но по-настоящему, достойно человека; а затем будем постепенно вырастать до того, чтобы любить еще одного человека, и еще лучшей любовью, ширить эту любовь, обнимать все большее и большее количество людей лаской, пониманием и жертвой нашей жизни. И тогда и мы вырастем постепенно до того, чтобы понять, что такое любовь Христова; и в какой-то день и нам, может быть, будет дано хоть одного человека, по слову Апостола Павла, принять так, как нас принимает Христос! Аминь.

Митрополит Антоний Сурожский



новости

### МАСТЕР-КЛАСС ПО СЕРВИРОВКЕ СТОЛА И ЭТИКЕТУ

13 мая нам объявили, что сегодня нас ждет мастер-класс по сервировке стола и этикету. Первое, что нас поразило, это то, что присутствовать на нем должен весь колледж, то есть более 100 человек. Однако еще больше мы удивились, когда нам сказали, что мастер-класс будет длиться 5 часов! После такой ошеломляющей новости мы с нетерпением ждали этого момента.

В огромной трапезной Варваринского корпуса расставили столы и установили проектор, как для конференции. Когда приготовления были закончены и все заняли свои места, к нам вышла этикет-тренер Кристина Туббритт. Она представляла организацию «Silver spoon», которая с помощью курсов по этикету дает возможность человеку раскрыться в обществе и почувствовать себя уверенно в любой компании.

В первую очередь Кристина предложила нам задать свои вопросы, о том, что нас интересует в данной тематике и поделиться тем, что мы ожидаем от мастер-класса. Задав вопросы, которые многих волнуют и получив на них ответы, мы сразу заинтересовались.

Мероприятие было разделено на две больших части. В первой половине Кристина рассказывала о видах, традициях и правилах сервировки стола. За эти два часа мы научились отличать французский и американский, европейский и британский способы сервировки. Этот навык позволяет ориентироваться не только в обычаях какого-либо общества, но и в интересах и вкусах людей. Как оказалось, существует множество правил и стандартов, подчиненных определенным традициям. Так, например, в России принята британская сервировка стола, несмотря на то, что в самой Великобритании встречается французский способ.

Затем нас ждала необычная практическая работа. Мы разделились на команды, каждая из которых должна была «накрыть» стол в определенной традиции, нарисовав расположение приборов на плакате. Все команды справились без труда и подошли к заданию творчески. Кто-то «накрыл» стол для выпускницы, кто-то принимал Президента страны, кто-то представил посуду с брендом «Сольба». Кристина поделилась, что была приятно удивлена нашим нестандартным подходом к заданию и отличными результатами.

Однако больше всего нас заинтересовала тема самой сервировки. На Сольбе мы вместе с сестрами часто встречаем гостей, для приема которых требуется не только высшее качество блюд, но и правильное оформление стола. Мы узнали, какие приборы нужно использовать для того или иного вида пищи, как правильно расставлять бокалы, с какой стороны











лучше забирать и подавать блюда. В конце беседы Кристина даже провела консультацию о сервировке стола на Сольбе. Мы расставили приборы, как делаем это обычно, после чего вместе с этикет-тренером было определено наилучшее решение сервировки с учетом экономии места на столе.

Вторая половина мастер-класса была посвящена этикету за столом. Это была самая интересная часть мероприятия. Кристина Туббритт рассказала о том, как важны хорошие манеры в любом обществе и научила нас правильно садиться за стол и вставать из-за него, сидеть на стуле и держать руки во время еды.

У каждой студентки оказались нож, вилка и тарелка. С помощью профессиональных советов Кристины в конце мастер-класса мы умело с ними обращались. Мы узнали, как правильно держать чайную и кофейную чашки (и чем они отличаются), сколько существует видов ложек и вилок (для этого не хватит пальцев на обеих руках) и зачем нужны текстильные салфетки (это вовсе не декоративный элемент). Нам также очень понравился подход этикет-тренера. В зале слышались шутки, полезные наставления.

«Что упало, то пропало», - как думаете, о чем эта фраза? Оказывается, не стоит поднимать упавший кусок еды или затерявшуюся под столом вилку. Нужно лишь подозвать официанта и попросить новый прибор.

Мы усвоили принцип хороших манер от того, как важно ровно и прямо сидеть за столом, и до использования текстильной салфетки.

Интересно, что уже на следующей трапезе мы увидели столы, накрытые с учетом замечаний Кристины Туббритт.

Благодарим нашу Матушку за то, что ее трудами и заботами мы имеем возможность получать такие полезные для жизни навыки, учиться чувствовать красоту, вести себя в обществе, повышать свой культурный уровень и совершенствоваться. Большое спасибо Наталье, которая познакомила нас с Кристиной Туббритт. И, конечно, мы благодарим саму Кристину за профессиональный и увлекательный мастер-класс. Спаси Господи!

Агеева Дарья, 3 курс, «Хоровое дирижирование»











# ПАСХАЛЬНАЯ ШВЕЙНАЯ ВЫСТАВКА



Втечение всего пасхального периода, от Пасхи до Троицы, то есть с 16 апреля по 4 июня, в монастыре проходит большая выставка швейных изделий студенток колледжа «Добрая школа на Сольбе» специальности «Конструирование, моделирование и технология швейных изделий» в рамках проекта «Полет серебряной иглы» при поддержке гранта Президента РФ, предоставленного Фондом Президентских грантов.

На выставке представлены народные костюмы русских губерний, модельные юбки, авторские модели женской одежды на масштабных манекенах, средневековые костюмы, коллекция сарафанов и платьев на ростовых манекенах, сольбинские платки и картины в технике батик.

Выставку еженедельно посещает порядка 300 человек. Это экскурсионные группы и индивидуальные посетители, взрослые и дети. Приглашаются все желающие.

Сейчас студентки колледжа создают историческую реконструкцию русских народных костюмов и головных уборов на ростовых манекенах для выставки, которая пройдет с 1 июля по 1 августа в городе Геленджике.





### МОНАШЕСКОЕ ДЕЛАНИЕ

Сегодня монашество – одна из сторон жизни не только Церкви, но и современного общества. Ведь монахами и монахинями становятся обычные люди, которые живут среди остальных. И тем не менее монашество – это как бы другой мир со своей «философией», со своими правилами, законами и традициями, подчас не понятными светским людям.

О том, чем живет монашество и в частности Николо-Сольбинский монастырь, о проблемах современного монашества, поучения святых отцов и многое другое – в нашей рубрике «Монашеское делание».

### Жизнь по заповедям как основная проповедь Евангелия







Максимализмом. Действительно, с окончанием гонений на христиан и постепенным превращением Церкви в общественный институт, а не просто общину, среди христиан возникла устремленность отдаться Евангелию Христову в максимально возможной мере. Потому-то люди, желающие исполнять в своей жизни евангельский максимализм, и стали собираться в монашеские общины, в некотором смысле противопоставляя себя обыденной жизни.

Соблюдение заповедей лежит в центре евангельского максимализма, который может быть выражен единственной строчкой из Евангелия от Иоанна: Если заповеди Мои соблюдете, пребудете в любви Моей, как и Я соблюл заповеди Отца Моего и пребываю в Его любви (Ин. 15:10). Изначальная ориентация монашества на максималистскую реализацию Евангелия должна навести нас на размышления о том, каким образом в этом выражается одна из максим Евангелия — миссионерская или проповедническая, если при этом мы находимся вне прямого общения с обществом. Как же научить заповедям других, пребывая в состоянии «вненаходимости» и в том смысле, который в него вкладывает русский философ Михаил Бахтин, и в буквальном,

физическом смысле отделенности от мира, отречения от него? Как может быть исполнена заповедь Христа идите научите все народы, <...> уча их соблюдать, все что Я заповедал вам (Мф. 28:19–20)?

Часто для ответа на тот или иной вопрос необходимо вернуться к истокам, к самым базисным принципам. В данном случае к тому, с чего мы начали, - с того, что исполнение евангельских заповедей лежит в центре монашества, но оно же является и проповедью; мы видим это на примере самой ранней общины учеников Христовых, которых внешние люди стали называть христианами, - Антиохийской Церкви (см. Деян. 11:26). Они были обычными антиохийцами, продолжавшими говорить на том же языке, ходить по тем же улицам, носить ту же одежду, но уже было в них нечто такое, что выделяло их, делало их непохожими на их сограждан. Некое внутреннее сияние, свет Христов, бывший в их сердцах, выделял их из толпы. И пространство для появления этого светав них рождалось именно из соблюдения заповедей Христовых, из их устремленности к жизни по Евангелию, тогда еще бывшем в буквальном смысле благой вестью, незаписанной, но лишь передаваемой из уст в уста.

Кроме того, мы можем вспомнить и такую заповедь



Христа: не называйтесь учителями, ибо один у вас Учитель — Христос <...> и отцом себе не называйте никого на земле, ибо один у вас Отец, Который на небесах; и не называйтесь наставниками, ибо один у вас Наставник — Христос (Мф. 23:8—10). И она тоже подвигает нас к тому, чтобы задуматься над тем, что важнейшим выражением проповеди Евангелия является не ее словесная форма, но та, которая выражается в жизни по заповедям, в образе жизни человека, выделяющем его из массы. Над тем, что есть человек по сути, такой, какой он на самом деле есть, очищенный от всего наносного и внешнего. А именно евангельские заповеди должны составлять суть всякого христианина, но особенно христианина избравшего путь евангельского максимализма, то есть монашеский путь.

Тогда как в большинстве своем значительную часть времени человек «блуждает среди сущего", всякий христианин и, прежде всего, монах призван постоянно быть "на острие собственных возможностей", постоянно быть обнаженным, находиться в состоянии богообщения, непрестанно пребывая перед очами Божиими. Возможно, именно поэтому для святых отцов как древних, так и более приближенных к нам времен столь значимой является максима жизни по заповедям. «Кто стяжал их [заповеди], тот внутри себя обретает Бога», - пишет преподобный Исаак Сирин. А обретение Бога в себе, позволяет явить Его через себя и другим, не прибегая к словам или внешним действиям. Или, как пишет преподобный Симеон Новый Богослов, «при исполнении Божиих заповедей созревает внутри нас, как некий многочастный плод, любовь, милосердие, благость, кротость, смирение, терпение искушений, непорочность и чистота сердца, при которой мы удостаиваемся видеть Бога. И чистое сердце озаряется благодатью и просвещением Святого Духа, Который возрождает нас, делает сынами Бога, облекает во Христа, возжигает светильник в душе нашей, делает нас чадами Света, освобождает души от тьмы и еще здесь, в этой жизни, делает причастными Вечной Жизни, хотя мы этого и не знаем».

О том же говорит и практически современный нам подвижник благочестия архимандрит Софроний (Сахаров): «Чрез жизнь по заповедям Евангелия мы входим в самое тесное родство с Божественным Умом. Заповеди сии суть не что иное, как самооткровение Бога "как Он есть". Становясь единственным законом нашего бытия, они (заповеди) сообщают нам "образ" искомого нами Божественного Бытия».

Наконец, как пишет тот же преподобный Симеон, «где со тщанием исполняются заповеди Божии, там бывает и явление Спасителя нашего Иисуса Христа». А не это ли является целью всякой христианской проповеди – явление самого Христа? Ведь именно Он Сам должен являться ее главным содержанием. Проповедуя собственной жизнью по заповедям, христианин делает это двояко. Во-первых, собственным примером показывает, что есть жизнь христианская, и каким образом возможно воплощение возвышенного евангельского слова в нашей приземленной жизни. А, во-вторых, через эту самую жизнь по заповедям внутри себя образует место обитания Христа, уготовляет

пространство для Его явления и тем самым создает возможность встречи с Ним для других. И это должно быть верно в отношении всякого христианина, а не только избравшего монашеский путь. Для монашества же жизнь по заповедям как проповедь наполняется дополнительным смыслом в условиях уже упоминавшейся вненаходимости, отреченности от мира, выделенности из пространства повседневности. Этот смысл заключается в том, что монашеская община должна быть тем местом, про которое можно было бы сказать прииди и виждь (Ин. 1:46), местом явного присутствия Христа, являющегося через общину, живущую по Его заповедям. Таким образом, монастырь должен быть не только евангельской общиной, но и сам быть в некотором смысле Евангелием, доступным всякому, кто решится в него заглянуть.

В связи с этим я вспоминаю, как однажды, будучи в Греции со студентами духовной Академии, мы посещали один маленький женский монастырь. И я помню, как поразили меня тогда его сестры. Им не было нужды говорить с нами, да я бы ничего не понял, но им не было и нужды что-либо делать, хотя их гостеприимство казалось безграничным. Одного взгляда на них, на их лица, было достаточно для того, чтобы воскликнуть подобно апостолу Петру: Хорошо нам здесь быть (Мф. 17:4). Их лица как будто светились изнутри. Они были поистине евангельской общиной – в очень пустынном месте, не имевшем никаких удобств, даже источника воды, вдали от города, в отсутствие каких-либо средств, в отсутствие какой-либо поддержки они построили прекраснейший монастырь, ставший не только духовным, но и физическим оазисом для всякого посещающего его.

Несомненно, все сказанное является некоторым идеалистическим ви дением, но точнее было бы сказать, что оно является тем ориентиром, с которым мы должны сверять наш путь. Всякая попытка говорить о Божественном и совершенном сама является несовершенной и кажется не только нереалистичной, но и нереализуемой. Но таковым является и само Евангелие; и оно же содержит ответ на этот упрек: без Меня не можете делать ничего (Ин. 15:5). Христос требует от нас неисполнимого, но, вместе с тем, готов Сам стать исполнителем этого в нас, если только мы откроем Ему свое сердце, свой ум, всего себя без остатка.

Завершить я хотел бы словами уже упоминавшегося нами старца Софрония: «Христианское совершенство – сверхчеловечно: оно Божественно. Господь явил его нам в Своем воплощении. Никто не ушел отсюда в равной Ему мере (ср. Флп. 3:12). Некое приближение, однако, бывало дано, скорее немногим (ср. Мф. 7:14), чрез учение и пример которых и мы вдохновляемся на подвиг стяжания смирения Христова и Его любви. Небесный огонь, пронизывающий жизнь Церкви и Таинства ее, удерживает в веках веру в Евангелие, которое не есть человеческое и не от человека, но чрез откровение Иисуса Христа (Гал. 1:11–12)».

Митрополит Тверской и Кашинский Амвросий, доклад на XXX Международных образовательных чтениях 23–25 мая 2022 г.



### О МОЛИТВЕ

Молитва — главное содержание жизни православного христианина, потому что через молитву происходит общение человека со своим Создателем — Богом. В этой рубрике максимально просто и ясно даются ответы на вопросы: что такое молитва, зачем нужно молиться и как этому научиться? Автор — митрополит Иларион (Алфеев) — рассказывает о молитве «Отче наш», о молитве Иисусовой, молитве в храме и дома, за живых и усопших, за близких и врагов.

# Краткие молитвы







Часто спрашивают: как нужно молиться, какими словами, на каком языке? Некоторые даже говорят: «Я не молюсь, потому что не умею, не знаю молитв». Для молитвы не нужно никакое специальное умение. С Богом можно просто беседовать. На богослужении в Православной Церкви мы употребляем особый язык -- церковнославянский. Но в личной молитве, когда мы остаемся наедине с Богом, нет нужды в каком-то особом языке. Мы можем молиться Богу на том языке, на каком говорим с людьми, на каком думаем.

Молитва должна быть очень простой. Преподобный Исаак Сирин говорил: «Вся ткань молитвы твоей да будет немногосложна. Одно слово мытаря спасло его, и одно слово разбойника на кресте сделало его наследником Царства Небесного».

Вспомним притчу о мытаре и фарисее: «...два человека вошли в храм помолиться: один фарисей, а другой мытарь. Фарисей, став, молился сам в себе так: Боже! благодарю Тебя, что я не таков, как прочие люди, грабители, обидчики, прелюбодеи, или как этот мытарь; пощусь два раза в неделю, даю десятую часть из всего, что приобретаю. Мытарь же, стоя вдали, не смел даже поднять глаз на небо; но, ударяя себя в грудь, говорил: Боже! будь милостив ко мне, грешному!» (Лк. 18: 10-13). И эта краткая молитва спасла его. Вспомним и разбойника, который был распят с Иисусом и который сказал Ему: «...помяни меня, Господи, когда приидешь в Царствие Твое» (Лк. 23: 42). Одного этого было достаточно, чтобы он вошел в Рай.

Молитва может быть предельно краткой. Если вы только начинаете свой молитвенный путь, начните с очень коротких молитв - таких, на которых вы сможе-

те сосредоточиться. Богу не нужны слова - Ему нужно сердце человека. Слова вторичны, первостепенное же значение имеет то чувство, настроение, с которым мы приступаем к Богу. Приступить к Богу без чувства благоговения или с рассеянностью, когда во время молитвы наш ум блуждает на стороне, гораздо опаснее, чем сказать в молитве неправильное слово. Рассеянная молитва не имеет ни смысла, ни ценности. Здесь действует простой закон: если слова молитвы не дошли до нашего сердца, они не достигнут и Бога. Как иногда говорят, такая молитва не поднимется выше потолка комнаты, в которой мы молимся, а ведь она должна достичь небес. Поэтому очень важно, чтобы каждое слово молитвы было нами глубоко пережито. Если мы не способны сосредоточиться на длинных молитвах, которые содержатся в книгах Православной Церкви - молитвенниках, попробуем свои силы в молитвах кратких: «Господи, помилуй», «Господи, спаси», «Господи, помоги мне», «Боже, милостив буди мне, грешному».

Один подвижник говорил, что, если бы мы могли со всей силой чувства, от всего сердца, всей душой сказать одну только молитву «Господи, помилуй», этого было бы достаточно для спасения. Но проблема заключается в том, что, как правило, мы не можем сказать этого от всего сердца, не можем сказать этого всей нашей жизнью. Поэтому, чтобы быть услышанными Богом, мы бываем многословны.

Будем помнить, что Бог жаждет нашего сердца, а не наших слов. И если мы будем обращаться к Нему от всего сердца, то непременно получим ответ.

Митрополит Иларион (Алфеев)



### ВОСПИТАНИЕ ДЕТЕЙ

Протоиерей Александр Маляревский (1857–1934) много сил положил на разработку методик воспитания веры и благочестия у детей. Несмотря на то, что общество и подходы к воспитанию детей, в том числе и религиозному, заметно изменились, основные идеи остались прежними и могут быть полезны современным родителям и воспитателям.

### Примеры окружающих взрослых



Выяснять теоретически зависимость религиозного и нравственного настроения дитяти от влияния окружающих и особенно матери для большинства родителей не представляется надобности: приведем только несколько свидетельств других по этому предмету. Св. Тихон Задонский говорит: «Не одно рождение делает отцом или матерью, но и хорошее образование детей».

Когда ни один член семейства, говорит преосвященный Амвросий, не может остаться без вечерней и утренней молитвы; когда отец не выходит из дома на свое дело, не помолившись пред святыми иконами, а мать ничего не начинает без крестного знамения; когда и малому дитяти не позволяют дотронуться до пищи, пока оно не перекрестится, — не приучаются ли этим дети просить во всем Божией помощи и призывать на все благословение Божие, и веровать, что без помощи Божией нет безопасности в жизни, а без Его благословления нет успеха в делах человеческих? Не может остаться для детей бесплодною вера родителей, когда они, при нужде и бедности, со слезами на глазах, говорят: «что делать? Буди воля Божия»; при опасности: «Бог милостив»; при трудных обстоятельствах: «Бог поможет»; при успехе и радости: «слава Богу, Бог послал». Здесь всегда и во всем исповедуется Божия благость, Божие промышление, Божие правосудие... Мать, предмет любви и нежности дитяти, стоит с благоговейным выражением лица и молится пред иконой Спасителя: дитя посмотрит то на ее, то на образ — и не нуждается в длинных объяснениях того, что это значит. Вот первый безмолвный урок Богопознания.

Ребенок, растущий в христианской семье, дышит христианскими идеями и усвояет себе эти идеи в том виде, в каком находит их вокруг себя. Пример старших увлекающим образом действует на детские души. Благочестивое настроение отца



и матери, проявляющееся в искренней молитве, или в других действиях религиозного характера, благотворно влияет на религиозную настроенность детей. Возьмем вышеприведенный пример. Мать становится пред св. иконами на колени и молится, употребляя при этом внешние молитвенные знаки, - тоже делает и ребенок ее; мать благоговейно осеняет себя крестным знамением, - и ребенок старательно водит рукою около своего лица, желая сделать то же самое. Замечательно, что не одну только внешность перенимает при этом дитя от своей матери; оно входит, можно сказать, в самый дух материнской молитвы; навернулись, например, слезы на глазах матери, – плачет и дитя; чувство радости, восторга, благодарности осенило лицо матери, теми же чувствами сияет и лицо молящегося с нею дитяти.

Юного отрока, говорит св. Дмитрий Ростовский, можно уподобить доске, приготовленной для изображения картины: что живописец изобразит — доброе или худое, святое или грешное, то и останется. Так и дитя: какое родители дадут ему первоначальное воспитание, к каким правилам приучат его, с такими оно и будет жить. Поэтому необходимо с детства приучать их к добру.

Из сказанного однако ж не следует, будто внешний строй религиозной жизни взрослых в семье может сообразоваться только с потребностями их духа, а не с целями и задачами детской жизни. Суждение, к сожалению, весьма распространенное, но ошибочное и противоречащее нашим взглядам по всем другим предметам обучения. Употребляются особые приемы при обучении детей рукоделиям, никто не учит детей чтению и письму чрез одно только собственное чтение и письмо, но вводят нарочитые для этого упражнения. Так и для достижения целей религиозного воспитания и обучения вовсе недостаточно того, чтобы взрослые молились сами и вообще были бы религиозны, ибо тем и другим могут хорошо удовлетворяться религиозные их потребности и не затрагиваться интересы детей. Справедливость этой мысли подтверждается и тем наблюдением, что у религиозных родителей, случается, бывают крайне нерелигиозные дети, как и наоборот, подобно тому, как у родителей образованных и высоконравственных могут быть и, к сожалению, часто оказываются дети, которым учение трудно дается, и нравственные правила которых не высоки.

Названные факты показывают, что требуется в образ жизни взрослых, окружающих дитя, внесение таких особенностей поведения, которые бы содействовали насаждению в детях начатков веры и нравственности. Среди этих особенностей должна первое место занять молитва родителей о детях, как их единичная и семейная, так и вместе с ними и, по их инициативе, молитва всей церкви. Если о некоторых ветхозаветных людях

можно сказать, что они были дети молитвы (так, первосвященник и судия еврейского народа носил имя Самуил, что в переводе на русский язык значит: «испрошенный молитвой у Бога или дар материнской молитвы»; всем известно также об усердной молитве родителей, предшествовавшей рождению Иоанна Крестителя и Девы Марии), то с большею справедливостью это выражение приложимо к христианским детям. У нас молитва предшествует появлению дитяти на свет, сопровождает его и освящает всю его жизнь, особенно первое детство.

Благочестивые родители смотрят на привитие детям добрых обычаев веры и праведности, как на священнейшую свою обязанность, возложенную на них Богом, Церковью и людьми и примером собственной благочестивой жизни стараются учить детей страху Господню от колыбели, ибо они разделяют мнение одного учителя Церкви, что душе, с первых лет получающей впечатления Слова Божия, трудно забыть страх Божий. В это нежный возраст дети легко воспринимают и, как печать на воске, напечатлевают в душе то, что слышат; преимущественно с этого времени жизнь детей наклоняется к добру или злу. Если, начиная от самых дверей жизни, отводить детей от зла и наводить на путь правый, то добро обращается у них в господствующее свойство и природу; потом им не так легко перейти на сторону зла, когда сама привычка будет влечь их к добру.

Древность сохранила нам поучительный пример родительского влияния на самых малых детей. Одного христианского мальчика спросили во время гонений: откуда узнал ты, что Бог един? «Этому научила меня мать», ответил отрок, «а она узнала от Бога. Святый Дух научил ее для того, чтобы она внушила это мне. Когда я качался в колыбели и сосал ее груд, тогда я научился веровать во Христа».

Другой благочестивый человек, обращаясь к давно умершей своей матери, восклицает: «благодарю тебя, любезнейшая мать! Я вечно останусь твоим должником! Когда замечал твой взор, твои телодвижения, твое хождение пред Богом, твои страдания, твое молчание, твои дары, твои труды, твою благословляющую руку, твою тихую, постоянную молитву; тогда с самых ранних лет, каждый раз как бы вновь возрождалась во мне жизнь духа, - чувство благочестия. И этого чувства не могли после истребить никакие понятия, никакие сомнения, никакие обольщения, никакие вредные примеры, никакие страдания, никакие притеснения, даже никакие грехи. Еще живет во мне эта жизнь духа, хотя уже протекло более сорока лет, как ты оставила временную жизнь».

> Протоиерей Александр Маляревский «Энциклопедия семейного воспитания и обучения»



### ДЕТСКОЕ ЧТЕНИЕ

Тот, кто любит Бога, не может не любить и сотворенный Им окружающий мир. Святые всегда с любовью и состраданием относились к птицам и животным и находили с их стороны благодарность. В нашей новой рубрике представлены свидетельства об особом благодатном поведении животных, находящихся в близком общении со святыми. Житийные описания составлены студенткой 3 курса колледжа «Добрая школа на Сольбе» Дарьей Агеевой.



# Преподобный Лука Элладский

Преподобный Лука при жизни совершал множество чудес с животными. Звери слушались святого и понимали его.

Однажды святой принимал путников. Когда гостям пришло время удалиться и они подошли к брегу моря, внезапно из воды выбросилась большая рыба. За ней последовала еще одна. Рыбы словно добровольно давались в руки. Это произошло по молитвам преподобного Луки, так как внутренне он скорбел, что не смог подобающим образом накормить странников.

Восходя однажды в гору, преподобный был ужален ехидной. Животное, по научению бесовскому, выползло из норы и, укусив святого, повисло на нем. Тогда подвижник безбоязненно взял ехидну в руки, отбросил ее в сторону и сказал:

- Ни ты мне не вреди, ни я тебе не буду. Все

мы творения Единого Господа и без Его повеления ничего не смеем делать. Пойдем же каждый своей дорогой.

После этого ехидна поползла обратно в нору, а преподобный Лука, нисколько не пострадав от укуса ядовитого животного, пошел дальше своей дорогой.

Случилось так, что к жилищу преподобного стали приходить олени, уничтожая и съедая его урожай. Преподобный многократно отгонял зверей, но они каждый раз возвращались. Тогда святой вышел из своего убежища и обратился к одному оленю как к разумному существу, говоря:

- Зачем вы делаете мне неприятное и разоряете мои труды, между тем как я вас никогда не обижал? Ведь мы рабы единого Господа и создания – единого Бога; кроме того – я создан по образу Божию и имею власть над всем



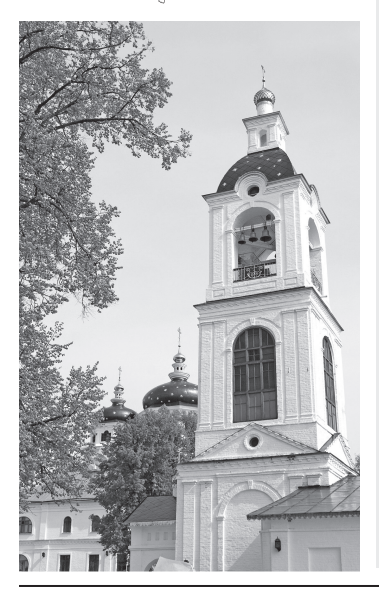
творением, ибо Создатель все покорил человеку. Итак, по повелению Господа, не сходи с места, на котором стоишь, но приими достойное наказание.

После этих слов олень замер на месте, не шевелясь, между тем, как остальные в страхе разбежались. Спустя немного времени мимо келии старца проходили охотники. Они увидели оленя, бездвижно стоящего посреди огорода, и захотели взять его себе. Охотники подошли к животному и уже понесли его на заколение, но это увидел преподобный Лука. Выйдя к людям, он сказал им:

- Не вы охотились за ним, и не вам надлежит взять этого оленя. Сжальтесь над ним, ибо от усталости он уже не в силах убегать от вас.

Дивясь милосердию старца, охотники оставили оленя и отошли. Преподобный же, обратившись к оленю, отпустил его, и тот беспрепятственно побежал обратно в пустыню.

Так прославлял Господа преподобный Лука, совершая чудеса не только над животными, но и над людьми. У





### ИЗ ГЛУБИНЫ СЕРДЦА

### Созерцание Руси

Из далёких заморских стран, где по воле Творца живу, вижу Русь, возводящую храм, а над храмом – небес синеву.

Мне расскажут, что храма нет, Русь растерзана, царь убит... Но я вижу, как русский свет сквозь иконы на мир глядит.

И я знаю, что Русь жива, Зелена на лугах трава, на траве богатырь лежит, не убит он..., но мирно спит.

Из далёких заморских стран, из обители, где живу, возношу молитв фимиам за родную мою страну.

Скажут мне, что страны той нет, что потерян последний след. Но я верю, что Русь жива и её зелена трава.

И её нельзя не любить, невозможно её забыть. Русь нельзя ни продать, ни купить, нужно кровью её заслужить.

Монах Салафиил (Филипьев)

# Работа в монастыре

Николо-Сольбинский женский монастыры приглашает на работу специалистов:

- Врач гинеколог
- Врач-невролог
- Врач-оториноларинголог
- Физиотерапевт
- Врач стоматолог-терапевт
- Врач-эндокринолог детский и взрослый
- Портной-швея
- Руководитель керамической мастерской
- Сотрудник в керамическую мастерскую
- Литейщик в керамическую мастерскую
- Оправщик в керамическую мастерскую
- Художник по среднему проф.образованию ДПИ в керамическую мастерскую
- Декоратор имбирных пряников
- Пекарь в пряничную мастерскую
- Концертмейстер
- Учитель английского языка
- Учитель ИЗО
- Учитель технологии
- Учитель информатики
- Учитель русского языка и литературы
- Учитель химии
- Учитель биологии
- Воспитатель
- Кондитер/пекарь-кондитер
- Технолог-калькулятор общественного питания

- Шеф-повар
- Повар
- Пекарь
- Коренщица-уборщица
- Трапезница
- Посудомойщица
- Технолог в молочный цех
- Работник молочного производства
- Администратор кафе
- Официант
- Главный инженер по эксплуатации
- Инженер ПТО
- Электромонтер
- Дворник
- Плотник-столяр
- Слесарь-ремонтник
- Механизатор
- Разнорабочий
- Сантехник
- Автослесарь
- Садовник
- Горничная
- Продавец
- Агроном
- Зоотехник

**⊗** Бесплатное проживание и питание

- ⊗ Достойная заработная плата
- **⊗** График работы по договоренности

Звоните: 8 (915) 970-23-17





Главный редактор – Игумения Еротиида

николо-сольбинский женский монастырь

152030 Ярославская обл., Переславский р-н, местечко Сольба

**сайт:** solba.ru

электронная почта: solba@solba.ru

телефон: +7-915-970-24-74,

**ЛЬБА** посещение монастыря: +7-980-749-17-75

ПРОСИМ ВАС НЕ ИСПОЛЬЗОВАТЬ ГАЗЕТУ В БЫТО-ВЫХ ЦЕЛЯХ. ЛУЧ-ШЕ ПЕРЕДАЙТЕ ЕЕ ВАШИМ ДРУЗЬЯМ.