По благословению Настоятельницы Николо-Сольбинского женского монастыря Игумении Еротииды

## Дорогие сольбинцы!



Такими словами начинается каждый из номеров нашей газеты. Этим приветствием мы объединяем в одну добрую и дружную семью всех наших дорогих читателей, тех, кто уже побывал в Николо-Сольбинском монастыре, и тех, кто только мечтает об этом и живёт в ожидании удивительных впечатлений от поездки в обитель, кого связывают с монастырём светлые воспоминания и тёплые чувства, душевная забота о нем и желание во всем помогать.









# ПОДЫМИ ГЛАЗА К НЕБУ

Когда нет солнца, когда тучи покрывают небо, тогда точно отуманивается, холодеет и меркнет красота природы. Но стоит из-за туч блеснуть одному солнечному лучу, как все преображается, все оживает, блещет, все точно улыбается и сияет радостью. Солнце своею теплотой будит жизнь, сокрытую в недрах земли, оно убивает микробы, побеждает холод и мрак, под его лучами тают снежные и ледяные глыбы, превращаясь в живительные потоки. Оно радует своим светом, согревает своим теплом человека и всякую тварь, оно отражается и блещет в каждой капле росы, освещает каждую былинку в поле, к нему тянутся все растения, обращаются все взоры.

Такое же солнце, но с вечным, беспредельным, ничем не затемненным светом и теплотой существует и в духовной жизни. Лучами его может и должна наполниться каждая душа человеческая, созданная для вечного блаженства. Солнце это — вечная правда, вечная любовь, вечное добро, подаваемое Милосердным Господом, повелевающим солнцу Своему восходить над добрыми и злыми. Все люди получают в свою душу эти чудные лучи и могут отражать их далее, проливая Божий свет и теплоту кругом себя.

Кто любит свет, тот идет к свету, и свет в нем отражается. Осмотрись, взгляни вокруг себя, подыми глаза к небу, не найдется ли светлая голубая полоска между тучами? Укажи на нее угрюмым, унывающим. Напомни себе и другим, что за тучами солнце, пробуди надежду на лучшие дни. Подходи с улыбкой к малому и старому, возбуждай в трудящемся надежду на помощь Божию, в скорбящем старайся пробудить упование, в равнодушном и унылом зажечь искру добра. Чтобы не утратилась в тебе самом сила светлых лучей, постоянно проникайся светом любви Божией, лови всякий луч, замечай всякий оттенок разлитой всюду красоты, удаляйся от всего нечистого, уродливого или же неси и туда всепобеждающие лучи света! Проси у Господа, дающего каждому просто и без упреков, бери у Него воду живую, и она будет в тебе источником для других, бери свет немерцающий у Того, Кто сказал: «да светит свет ваш перед людьми» (Мф. 5:16). У Него почерпнем со светом и радость Его совершенную и таким образом все, без исключения, будем содействовать тому, чтобы воссияло Солнце Правды во всей силе и славе Господней. У



#### СЛОВО БОЖИЕ



«Все воды земли стекаются в океан, и, может быть, океан служит началом для всех вод земных. Писания отцов соединяются все в Евангелии; все клонятся к тому, чтоб научить нас точному исполнению заповеданий Господа нашего Иисуса Христа; всех их и источник и конец – святое Евангелие».

### Святитель Игнатий Брянчанинов Молитва перед чтением Евангелия

«Когда же читаешь, читай с усердием и прилежно; с великим вниманием останавливайся на каждом стихе и не листы только переворачивать старайся, но, если нужно, не поленись и дважды, и трижды, и несколько раз прочесть стих, чтобы уразуметь силу его. А когда садишься читать или слушать читающего, помолись прежде Богу, говоря: Господи Иисусе Христе! Отверзи уши и очи сердца моего, чтобы услышать мне словеса Твои и уразуметь их, и исполнить волю Твою; потому что пришлец я на земле; не скрой от меня, Господи, заповедей Твоих, но открой очи мои, и уразумею чудеса, явленные законом Твоим (Пс. 118, 18-19). Ибо на Тебя уповаю, Боже мой, чтобы просветил Ты сердие мое».

#### Преподобный Ефрем Сирин

Воскресное Евангельское чтение ЕВАНГЕЛИЕ ОТ МАТФЕЯ

(глава 4, стихи 12-17)

4:12 Услышав же Иисус, что Иоанн отдан под стражу, удалился в Галилею

4:13 и, оставив Назарет, пришел и поселился в Капернауме приморском, в пределах Завулоновых и Неффалимовых,

4:14 да сбудется реченное через пророка Исаию, который говорит:

4:15 земля Завулонова и земля Неффалимова, на пути приморском, за Йорданом, Галилея языческая, 4:16 народ, сидящий во тьме, увидел свет великий, и сидящим в стране и тени смертной воссиял свет.

4:17 С того времени Иисус начал проповедовать и говорить: покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное.

#### Молитва после чтения Евангелия

Слава Тебе, Господи Царю, Сыне Бога живаго, сподобивый мя недостойнаг о Божественная Твоя словеса и глас Святаго Евангелия Твоего слышати; сим убо Владычним Твоим гласом, укрепи мя в покаянии настоящия сея жизни прейти нощь, от всякаго избавляя мя навета и злобы видимых и невидимых враг.

#### ИЗ ГЛУБИНЫ СЕРДЦА

\*\*\*

Войду в Твой Двор дыханьем между строчек, На цыпочках, как беглый сын домой. Попробую вино из старых бочек, Недавно бывшее обычною водой.

А с неба сыпется снежинок чудных манна В обратной перспективе белых стен: Фавор сначала, ласковая Канна, Потом - благословенный Вифлеем.

Звонок пропущенный, закладка в толстой книге, Следы знакомые по берегу реки. Летают ангелы, соборной Высшей лиги Со снегопадом на перегонки.

Здесь правила торжественны и строги. Ложится ладан на кадильные угли, Как свет от фар на узкие дороги, Как винтовые лестницы любви.

И снова с неба снег - лучом холодным. Хвала горе воздетых глаз и рук. Сначала Брянск и тихая Коломна, Потом Москва и славный Петербург.

Здесь не чернилами, а кровью пишут строфы В обратной перспективе пульсом вен. Войду в Твой Дом, на русскую Голгофу, Через морозный русский Вифлеем...



#### ЕВАНГЕЛЬСКОЕ ПОУЧЕНИЕ

# ОБЕРНЕМСЯ ЛИЦОМ К БОГУ



ервые слова проповеди Христо-■вой мы слышали сегодня в Евангелии: Покайтесь, ибо приблизилось Царствие Божие... Обыкновенно мы думаем о покаянии как о скорбном состоянии, когда мы вспоминаем то зло, которое сотворили, тот грех, которым жили, все наши собственные неправды, и с сокрушенным сердцем, с болью в душе обращаемся к Богу о прощении, об исцелении. Но не в этом покаяние, или не только в этом. Покаяние заключается раньше всего в том, чтобы лицом обернуться к Богу; это переворот в жизни, это момент, когда, прожив, может быть, долгое время в отдалении от Бога, глядя во все стороны только чтобы Его не увидеть, только чтобы не встретиться глазами с Его взором, мы вдруг понимаем, что только в Нем мы можем получить ту полноту, которую ищем. И это не значит, что все остальное отойдет, что остального не будет; Господь, Который нам сказал: Ищите прежде всего Царствия Божия, прибавляет: и всё остальное приложится вам.

Но покаяние начинается тогда, когда, блуждая во все стороны, мы вдруг решаем встать лицом к лицу с Богом, заглянуть в Его очи и жить

перед Ним, потому что приблизилось Царство Божие, потому что Господь среди нас, потому что мы все опытно знаем, что только в любви, которая горит в наших сердцах, в любви, которой горят сердца вокруг нас, может быть жизнь и полнота и радость.

И вот к какому покаянию нас зовет Господь: Поймите, что Царство Божие, Царство любви вот тут, что не надо ждать, когда оно придет, что оно здесь, если только мы захотим ему приобщиться. Но для этого надо идти к Богу, надо жить перед Его очами, надо глядеть Ему в лицо. И тогда от Него мы можем научиться той любви. от которой вырастает Царство Божие на земле. Вот Его первые слова: покайтесь, обернитесь к Богу, взгляните на Него: Он пламенеющая, ласковая, спасающая любовь, Он – радость, переливающаяся через край; только в этом Царство Божие, только в этом жизнь земная, достойная человека, способная его заполнить ликованием и смыслом!

Начнем же сегодня, услышав слово Божие, с того, к чему Он зовет: обернемся к Нему лицом, узнаем, что такое это торжество и радость любви, и дадим всю любовь нашего сердца каждому, и откроем наше сердце ка-

ждому, чтобы и он мог нас полюбить в ответ на предложенную любовь.

Мы свои просьбы сегодня принесли в надежде что наше будущее лето будет благословенным. Чтобы не было тяжелых греховных падений. Чтобы мы с вами возрастали в вере и добродетелях. Чтобы задуманные вещи у нас потихоньку получались. Быстро нельзя, это неполезно человеку. Но постепенно, помаленьку, с трудом, со скрипом. Чтобы все, что нам нужно, у нас получалось. Чтобы нас радовали наши дети. У кого есть внуки - и внуки. Чтобы семьи имели мир. Чтобы люди находили помощь Божию на всякое время и на всякий час. Мы просим этого у Бога.

Что нам этот год даст? Что он там нам готовит? Дай нам мудрости и силы, дай терпения. Дай всего необходимого. Дай всем нам, Господи. И – слава Тебе.

Я вам желаю жить осмысленно, внимательно, молитвенно, жизнью со страхом Божиим. Чтобы вам было жить в руках Господних не страшно и интересно. Храни Христос всякую душу верующую! Дай вам Бог жизни не страшной и интересной!

Митрополит Антоний Сурожский



# ДЕНЬ ЯРОСЛАВСКОЙ ОБЛАСТИ НА ВЫСТАВКЕ «РОССИЯ»









14 января на выставке «Россия» в Москве прошел День Ярославской области при участии губернатора Михаила Яковлевича Евраева. Выставку посетила игумения Еротиида с сестрами Николо-Сольбинского монастыря. В этом году промыслы ярославской области на выставке представляет сольбинская керамика в рамках мероприятий президентского гранта.

На открытии дня региона губернатор рассказал о возможностях для туризма и инвестиций, о промышленности и инфраструктуре, о традициях и художественных промыслах ярославии.

Ярославская область — земля, где рождается история. Здесь исток русской государственности, отсюда по северо-востоку Руси распространялось христианство. Ярославия - колыбель русского флота, первого русского профессионального театра и первого в России журнала. Родина знаменитого танка второй мировой войны Т-34, троллейбуса, синтетического каучука и т.д.

Ярославская область обладает уникальным историко-культурным ресурсом и природным потенциалом. На территории региона находится около пяти тысяч объектов историко-культурного наследия, более 250 уникальных музеев. Исторический центр города Ярославля включен в Список Всемирного наследия ЮНЕСКО. Нет ни одной территории в России, которая могла бы сравниться с нами в этом отношении.

Ярославия - место, где рождаются и воспитываются великие люди. На весь мир Ярославский край прославили святой благоверный князь Александр Невский, великий флотоводец святой праведный Федор Ушаков, поэт-классик Николай Некрасов, первая женщина-космонавт Валентина Терешкова, мультипликатор-оскароносец Александр Петров и многие другие.

Сегодня Николо-Сольбинский женский монастырь с красивейшей архитектурой и уникальными образовательными проектами, «Доброй школой на Сольбе» и первым православным колледжем — одна из жемчужин Ярославской земли, о чем также упомянул губернатор.

За воскресный день на площадках Ярославской области побывали тысячи посетителей выставки «Россия». Отметим, что увидеть экспозицию нашего региона и приобрести сольбинскую керамику можно до середины апреля этого года.





# РОЖДЕСТВЕНСКИЙ ХОРОВОЙ СОБОР В ГЛАВНОМ ХРАМЕ ВООРУЖЕННЫХ СИЛ

14 января хор «Сольба» студенток первого православного колледжа при Николо-Сольбинском женском монастыре принял участие в III Рождественском хоровом соборе в Главном храме вооруженных сил России. В этом году его участниками стали восемь коллективов, православных и военных, которые представили программу из произведений христианской духовной музыки.

«Мы будем прославлять Богомладенца Христа, который родился 2024 года назад. Насколько поменялся этот мир. В некоторых христианских странах пытаются отменить христианство. Слава Богу, Россия сегодня в себя впитывает все то, что принес Христос», — сказал в своем приветственном слове митрополит Ставропольский и Невинномысский Кирилл.

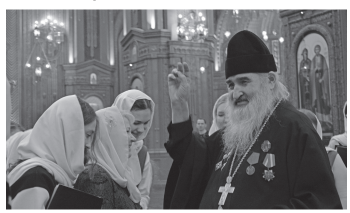
Участники концерта: хор «Сольба», коллективы Вооруженных сил России, женский хор Академического ансамбля песни и пляски имени Александрова, Православный хор и ансамбль инженерных войск «За Веру и Отечество», Кубанский казачий хор - исполнили классические и современные музыкальные произведения.

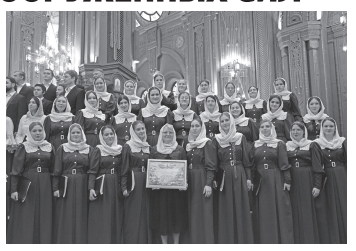
Завершил концерт сводный хор участников Рождественского хорового собора, дирижировали которым руководители каждого коллектива, в том числе и сам митрополит Ставропольский и Невинномысский Кирилл.

На концерте присутствовали раненые бойцы СВО, которые проходят лечение и реабилитацию в Московских госпиталях. Студентки нашего колледжа подарили им пряничные сувениры, сделанные собственными руками в монастырской пряничной мастерской.

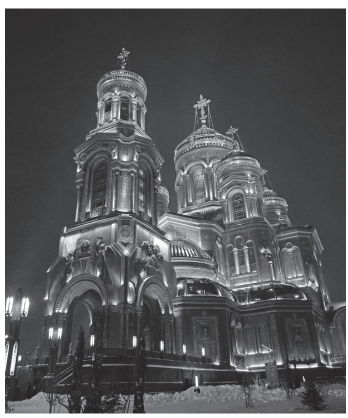
Вечером девочки покатались на коньках в парке «Патриот».

Настоятельница Николо-Сольбинского женского монастыря игумения Еротиида, сестры и воспитанницы от души благодарят всех организаторов Рождественского хорового собора за любезно предоставленную возможность студенткам колледжа ежегодно принимать участие в этом значимом мероприятии.











новости

# РОЖДЕСТВО ХРИСТОВО НА СОЛЬБЕ

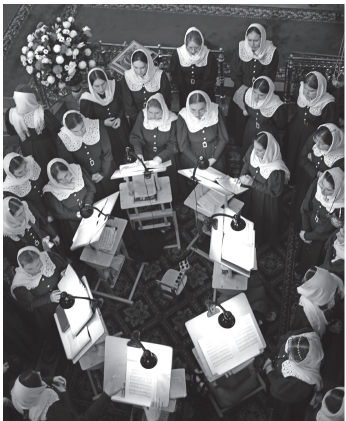




Внаступившем 2024 году Рождество Христово на Сольбе получилось особенно богатым событиями. Наутро после праздничной ночной литургии в монастыре устроили традиционный детский праздник. И несмотря на мороз на Сольбу приехало более 800 детей из Москвы, Ярославля, Рыбинска, Переславля-Залесского, Углича, Сергиева Посада и других городов, сел и деревень. Это значительно больше, чем в предыдущие годы.

Ребята участвовали в веселых играх и конкурсах со сказочными персонажами у елки, катались на санях, запряженных лошадкой и осликами. Воспитанницы «Доброй школы на Сольбе» показали свой новый спектакль «Офицерская дочка» целых три раза подряд! Ведь наш маленький надувной спортзал, который приходится использовать как театр, не может вместить столько зрителей сразу. И конечно, все дети получили сладкие подарки от Дедушки Мороза и Снегурочки.

Вечером после насыщенного дня и приема гостей по многолетней традиции воспитанницы «Доброй школы на Сольбе» поехали колядовать в окрестные деревни Загорье, Кудрино и другие. В каждом доме радостно встречали детей, которые славили Христа, приготовили для них угощение и с искренней радостью слушали колядки.



































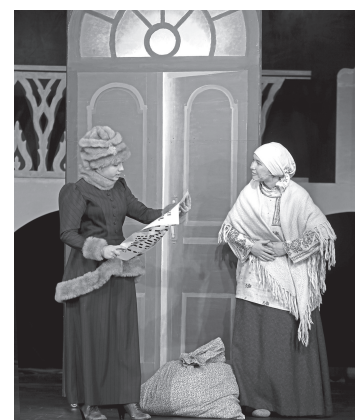






















# ВЫСТАВКА ЁЛОЧНЫХ ИГРУШЕК



1 января в Николо-Сольбинском женском монастыре открылась выставка ёлочных игрушек, изготовленных сестрами и студентками колледжа в керамической и вышивальной мастерских.

Эта выставка, пожалуй, самая необычная, ведь она представляет собой большую рождественскую ёлку, украшенную вышитыми елочными игрушками, представляющими сольбинские храмы и персонажей русских сказок, разноцветными вышитыми шарами, керамическими птичками сольбинских лесов и керамическими фигурками спортсменов, занимающихся зимними видами спорта.

Выставка будет проходить до конца января. Посетить ее могут все желающие, паломники и гости обители. Если Вы приехали не в составе паломнической группы и хотите увидеть выставку, необходимо позвонить в паломническую службу по телефону 8-980-749-17-75.

Выставка проходит в рамках проекта «Сольбинские мастера», ставшего победителем конкурса грантов Президента Российской Федерации по направлению «Наука и образование». У



# ПОБЕДЫ ШКОЛЬНОГО ХОРА «СОЛЬБИНКА»

Школьный хор «Сольбинка» под управлением Ксении Вершининой одержал две значимые победы: получил 1 премию в конкурсе «Русская зима 2023» и стал лауреатом 1 степени в конкурсе «Навстречу талантам».

Надо сказать, что руководитель хора Ксения Вершинина является выпускницей сольбинского колледжа по специальности «Хоровое дирижирование».







#### МОНАШЕСКОЕ ДЕЛАНИЕ

Сегодня монашество — одна из сторон жизни не только Церкви, но и современного общества. Ведь монахами и монахинями становятся обычные люди, которые живут среди остальных. И тем не менее монашество — это как бы другой мир со своей «философией», со своими правилами, законами и традициями, подчас не понятными светским людям.

О том, чем живет монашество и в частности Николо-Сольбинский монастырь, о проблемах современного монашества, поучения святых отцов и и современных проповедников многое другое – в нашей рубрике «Монашеское делание».

# ЛЮБОВЬ И ПОКАЯНИЕ

Бог, богатый милостью, по Своей великой любви, которою возлюбил нас, и нас, мертвых по преступлениям, оживотворил со Христом, — благодатью вы спасены, — и воскресил с Ним, и поставил на небесах во Христе Иисусе, дабы явить в грядущих веках преизобильное богатство благодати Своей в благости к нам во Христе Иисусе. Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар (Еф. 2: 4–8).

Бог, богатый милостью. Святой апостол Павел подчеркивает, что Бог сделал это по Своей великой любви. Бог любит человека, а когда Бог любит что-нибудь, Он не любит мерой. Он любит не только одну группу людей, конкретных лиц или конкретные слои населения, а любит всех людей одинаково. Бог не может одних любить, а других нет. Потому что если Он любит одних, а других нет, тогда это означает, что у этого Бога есть слабости, есть страсти, Он не неизменен и не абсолютен в Своей любви.

Но, как вы понимаете и как мы много раз об этом говорили, это как раз мы не любим Бога одинаково. Один любит Его на 30%, другой на 50%, третий на 70%, а четвертый на 99%. На 100% — не знаю, любит ли Его кто-нибудь. Думаю, только у Христа имелась эта мера как у Человека.

Бог есть Бог, богатый милостью. Бог богат, Он не беден, не злочестив, не скуп, не окаянен. Он по-настоящему богат — ведь есть много богатых людей, имеющих много денег, однако они им не радуются, не наслаждаются ими, а берегут их. Разумеется, деньги нужны, чтобы функционировали банки. Но, как говорит и Карагёзис (персонаж греческого фольклора — ред.), когда увидел хлебы на витрине булочной и спросил булочника:

- Дядя, а все эти булки твои?
- Да.
- Так что же ты их не ешь, а выставил на витрину?

Милый Карагёзис не мог понять, что они предназначены для продажи. Его логика простиралась лишь досюда.

# У Бога бескрайне богатое сердце, говоря по-человечески. У Него нет скупости.

Он щедро дает человеку Свою благодать, довольно лишь, чтобы человек искал эту благодать, хотел ее, преследовал ее. А что человеку нужно сделать? Открыть свое сердце Богу и сказать:

— Хочу! Я хочу стяжать эту Божию благодать! Хочу иметь общение с Богом, жить со Христом.

По сути, единственное, что мы можем сделать — и если можем это сделать, — это сказать: «Хочу!» К сожалению, наша воля и ипостась так слабы, что мы зачастую являемся пленниками наших страстей и грехов и не можем сделать почти ничего. Однако ищем Божией милости, и ее надо искать. Как мы не перестаем грешить, делать всё то, что делаем и что уязвляет нашу связь с Богом и отдаляет нас от Него, нашего Отца, так же нам нельзя прекращать искать Божией милости, милосердия, любви, прощения. Надо помнить об этом.

А кто из нас может сказать, что у него нет страстей? Поэтому надо помнить это тем из нас, кто является пленником многих страстей и работает на эти страсти. Мы их рабы, и у нас часто появляется помысл, кото-

рый говорит нам: «Да сколько еще раз тебе повторять это, сколько раз говорить Богу, мол, "я больше не буду делать этого"? Ты всё повторяешь это, однако ни завтра, ни послезавтра не сможешь не сказать: "Ну, сказал я это вчера, а сегодня вот уже и забыл об этом"».

Я часто слышу об этом, и это происходит со всеми нами: не успели еще слова вылететь из наших уст, как мы уже забываем, что сказали Богу, и снова повторяем то же самое, те же падения. Тогда в какой-то степени естественно появляется помысл разочарования и отчаяния, который говорит тебе: «Ты ничего не делаешь, хотя можешь встать на ноги, хотя тысячи, миллионы раз говорил, что исправишься, каялся, плакал, сам себе стал мерзок из-за того, что делаешь, но, несмотря на это, опять повторяешь то же самое». То есть: «Что же ты делаешь, ты что, смеешься над Богом, над собой, ты, лицемер? Что ты делаешь?»

Эти помыслы, как бы правдоподобно они ни выглядели, не от Бога, потому что таят в себе отчаяние, безнадежность, обескураженность, тогда как помыслы от Бога могут быть помыслами, смиряющими нас, но они несут нам надежду.

Как мы говорим в молитве перед Святым Причастием: я, окаянный, не отчаиваюсь в своем спасении. А почему? Не потому, чтобы дела мои были такими, что дают мне дерзновение сказать: «Смотри, этот грех я раньше совершал по 50 раз на дню, а сейчас только 49. Ну вот, теперь у меня есть



преимущество». Не из-за этого. К сожалению, там, где мы вчера делали это 50 раз, сегодня уже делаем это 60 раз, завтра — 70, а потом — 80 раз. То есть у нас идет вертикальный подъем. Как говорится ниже: «Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар: не от дел, чтобы никто не хвалился» (Еф. 2: 8–9).

Не от дел. На что же мы надеемся? На Божию милость, на Божию благодать, вот на это мы надеемся. Поэтому мы не можем и никогда не должны отчаиваться, что бы ни случилось, сколько бы раз мы ни повторяли тех же грехов, несметное число раз в секунду. Как бы они ни были ужасны, ты не теряй дерзновения, а надейся на Божию милость и ищи от Бога силу и милость покаяния, чтобы тебе каяться в своих падениях и грехах, а Бог найдет способ помиловать тебя.

## Бог не впадает в стресс, как мы, желающие, чтобы всё вокруг было совершенно.

Иногда матери приводят детей на исповедь, и мать говорит:

- Отче, очень прошу тебя: скажи ему, чтобы он утром ходил в церковь, исповедовался, причащался, постился!
- Ну хорошо, дочь, успокойся! Я знаю, что ему сказать.
- И не забудь сказать ему, чтобы он почитал своих родителей, сестру, бабушку!
- Хорошо, я скажу ему, чтобы почитал тебя!
  - И не забудь сказать ему...

Пресвятая Богородице! Ты всё говоришь и говоришь, но не так ли ты поступаешь и со своим сыном дни напролет? Да он поэтому тебя и не слушает! Ты же с ума меня свела! Предоставь мне самому говорить с ним, неужели я не знаю, что ему сказать? В конце концов, это наша работа. Может, ты и нашей работе начнешь нас сейчас учить... Откуда у тебя такой стресс? Успокойся, дочь. Ты привела своего ребенка, дай мне теперь посмотреть его и поговорить с ним, я в любом случае скажу ему то, что надо.

Конечно, у нее добрые намерения, но в то же время у нее есть и стресс. А Бог не впадает в стресс и не делает



таких безрассудных вещей. Он уважает свободу человека и его самовластие, Бог ждет нас, смотрит, куда ты пойдешь. Ты ведь не будешь всегда 20-летним, да и 25-летним тоже, исполнится и тебе 30, 35, 50, 70 лет — куда ты тогда пойдешь, не придет ли тебе на ум то, что нужно? Не вернется ли твой ум на свое место? Бог ждет тебя.

Конечно, и ты обрела благое устроение, чтобы искать Божией милости, не отчаиваться и не говорить, мол: «Бог не может мне помочь. Такой, какой я стала, до чего дошла, и со всем тем, что творю, даже Сам Бог не может мне помочь!» Это огромная хула на Бога, потому что мы будто укоряем Его, дескать, «смотри, может, Ты и Бог, может, и стал Человеком ради нас и распялся, пролил Свою пресвятую Кровь за спасение мира, но меня-то Ты спасти не можешь! Со всем тем, что у меня есть, со столькими страстями и пороками — Ты меня спасти не можешь».

Но ведь это упраздняет Христову Жертву на Кресте. Христос умер

на Кресте не за часть людей, не за меньшинство — за 10, 100, 200 человек, — а за всех. Он Агнец Божий, берущий грех мира. Не грех некоторых людей или некоторых групп людей, которые совершили грехи до определенной черты, а если кто пошел далее — тех Христова Жертва уже не охватывает. Бог объял Своей пресвятой Кровью весь мир, и все люди могут спастись Божией благодатью, надо только захотеть. Надо только взыскать Божией помощи и милости.

Бог богат, у Него имеется богатство любви. Его богатство любви бездонно: сколько бы ты ни взял, оно не исчерпывается, как море. Ты не можешь сказать: «Ну, сейчас вычерпаю это море», — черпаешь, черпаешь, а оно всё не исчерпывается. А если даже оно и исчерпается (что логически может произойти — конечно, если ты будешь постоянно черпать или у тебя будет какой-нибудь насос, который выбрасывал бы воду в космос, и чтобы она не возвращалась, — то в какой-то момент оно может и исчерпаться), то



### море можно исчерпать, но любовь Божия неисчерпаема.

Об этом всем нам надо знать и помнить в своей жизни, когда мы видим, что наше «я» валяется в грехах и повторяет свои ошибки, падения и страсти, и искать милости от Бога, Его поддержки, присутствия и благодати. Но когда мы увидим это в отношениях с другими людьми — с нашими детьми, учениками, ближними, а мы, священники, — в людях, которые исповедуются, — то даже мы не должны отчаиваться. Даже в священника может войти этот помысл, мол, «этого человека уже ничем нельзя спасти, его уже никто не может спасти».

Конечно, есть священники, которые иногда говорили и такое: «Сын мой,

тебя уже ничто не может спасти!» Но они могут сказать это с педагогической целью, чтобы побудить другого взять себя в руки. Однако возьмет ли он себя в руки или повесит себе камень на шею и бросится в море, если скажешь ему: «Тебя уже ничто не может спасти»? Ведь только диавол может сказать это человеку. Только сатана говорит: «Ты не можешь спастись». Потому что когда он говорит ему: «Ты не можешь спастись», — он будто говорит ему: «Смотри, Христос, распявшийся за целый мир, тебя спасти не может».

Это оскорбляет Божию любовь, как мы оскорбляем любовь своих родителей, если говорим им: «Вы меня не любите!» Если ребенок скажет своему родителю: «Ты меня не любишь!» — он огорчает его и ставит под вопрос его любовь. Насколько же больше, если ты усомнишься в Божией люб-

ви, проявившейся на деле в Христовой Жертве на Кресте, на котором Христос распялся за весь мир?

Так Бог, богатый бескрайним богатством милости, по Своей великой любви возлюбил нас (Еф. 2: 4). Единственное побуждение, которое имел Бог (создавая нас), — это Его великая любовь. У Него не было иной причины заниматься нами. Он не создавал нас для того, чтобы мы Его славили, говорили Ему: «Браво!» — и были для Него игрушечными солдатиками. Он не нуждался во всем этом с нашей стороны. Он полюбил нас и захотел, чтобы человек стал причастен Его любви, стал причастен Его жизни, Его блаженства.

Митрополит Афанасий Лимасольский

#### О МОЛИТВЕ

# О НЕПРЕСТАННОЙ МОЛИТВЕ



Яхочу предложить вам несколько моментов для обсуждения темы, связанной со словами «надо молиться непрестанно» (см. 1 Фес. 5: 17).

Прежде всего, следует отметить, что именно означают слова «надо постоянно молиться» и чего не означают. Совершенно очевидно, речь не идет о том, что все обязаны постоянно находиться в церкви или постоянно молиться вслух, внешне проявлять свою молитву. Это возможно только в некоторых определенных обстоятельствах.

Впервые такой подход мы находим у отшельника VI века Ефрема, жившего в Сирийской пустыне. В одном тексте он пишет: «Не заключай твою молитву только в слова, делай из всей твоей жизни службу Богу» (я передаю его слова приблизительно, текст дошел до нас в греческом переводе). К этому аспекту темы нам еще придется вернуться, потому что в наше время часто подчеркивается, что молитва вы-

ражается не только в словах, в богослужении, не только в мысли и сердце, она может быть заключена в руках, в нашем телесном делании.

Очень важен, мне думается, и другой аспект: жажда, голод по Богу, любовь к Богу, ощущаемые так же остро, неизменно, постоянно, как ощущаются голод, жажда, нежность.

Каков бы ни был у нас жизненный опыт, мы все знаем, например, что бывают моменты большой боли или большой радости, которые окрашивают весь наш день. Чем бы мы ни занимались, умственно или физически, мы находимся в свете этой радости или в тени этой боли. Для осознания этого не требуется никаких усилий.

Мы находим в Священном Писании множество образов: невеста Агнца, друг Жениха. Мы видим, что невесту и друга соединяет с женихом нежность, любовь, а в моменты расставания, отдаления, отсутствия - желание снова встретиться. Это спонтанное чувство, не требующее усилий, это нечто в нас, от чего невозможно уйти, как и от боли, от страдания, от радости.

Молитва в таком аспекте - вопль к Богу, крик человека, который ощущает Его отсутствие и не в силах его вынести, - тоже вполне осознанная.

Когда мы переживаем утрату или когда у нас ликующая радость, их не могут вытеснить никакие превратности жизни. Причина, по которой обыденность вытесняет молитву, не в том, что в молитве следует упражняться постоянно, а в том, что молитва недостаточно укоренена в отношениях с Богом. Мы можем, сами не заметив, оказаться на почти бес-



конечном расстоянии от Него. Проблема в этом, а не в исполнении молитвословий.

Еще один момент: в основе молитвы, познания Бога и совокупности всего, что составляет нашу духовную жизнь, лежит первая встреча, первый опыт. Вне пережитого опыта, вне реальной встречи невозможно возжелать молитвы, невозможно устремляться к Богу как к Тому, к Кому мы идем и без Кого не можем жить, ибо невозможно устремиться к абстрактному понятию или к личности, о которой мы

ничего не знаем, кроме как понаслышке.

Следовательно, в основе должен лежать личный опыт. Если его не было, молитву стоит искать другим способом: невозможна постоянная и непрерывная молитва, обращенная к «отсутствующему», о котором мы ничего не знаем, который никак не трогает наше сердце.

Митрополит Антоний Сурожский, «Не могу, Господи, жить без Тебя!»

### СВЯТЫЕ НОВОМУЧЕННИКИ

Начинаем новую рубрику, посвященную памяти новомученников и исповедников Церкви Русской. В ней наши читатели познакомятся с житиями святых, пострадавших в годы гонений.

# СВЯЩЕННОМУЧЕНИК ВИКТОР УСОВ



Священномученик Виктор родился 19 марта 1876 года в селе Всехсвятско-Орловский Погост Великоустюжского уезда Вологодской губернии в семье диакона Симеона Васильевича Усова и жены его Агнии. У супругов было пятеро сыновей и одна дочь, и все сыновья стали священнослужителями.

В 1900 году Виктор окончил

Вологодскую Духовную семинарию и был назначен учителем в Илезскую Воскресенскую церковноприходскую школу. В 1903 году он был учителем в Тотемской Спасо-Суморинской и в Угрюминской церковноприходских школах. Он женился на девице Марии, дочери священника Димитрия Рябинина, служившего в Георгиевской Заднесельской церкви. 8 сентября

1904 года епископ Вологодский и Тотемский Алексий (Соболев) рукоположил Виктора Семеновича во диакона к Благовещенской Томашской церкви Кадниковского уезда, а 4 марта 1907 года епископ Вологодский и Тотемский Никон (Рождественский) рукоположил его во священника в Успенской Подольской церкви того же уезда.

В 1908 году отец Виктор был назначен законоучителем Успенской церковноприходской школы. В 1913 году отец Виктор был переведен в Богородице-Рождественскую церковь в селе Леваш, которое находилось в самом отдаленном и глухом углу Тотемского уезда Вологодской губернии. Каменный храм здесь был возведен в 1822 году, а колокольня — в 1872-м. Отец Виктор прослужил в этом селе до дня своего ареста.

Во время гонений на Русскую Православную Церковь от безбожных властей в 20-х и 30-х годах XX века отец Виктор ни в малой мере не сократил своей проповеднической и пастырской деятельности. В середине тридцатых годов власти решили храм закрыть, а священника арестовать. В начале мая 1935 года стали вызываться свидетели, которые должны были дать показания против священника. Некая женщина показала, что священник приходил к ней в дом для причащения и посоветовал ее дочери в этот день, в субботу, не ходить в школу. Увидев в переднем углу комнаты «уголок Ленина», он предложил перенести его



в другой угол, а также снять со стены плакат «Попы — враги рабочих и крестьян!» и заменить его надписью: «Где совет — тут и свет, где любовь — тут и Бог».

13 мая 1935 года власти допросили священника, потребовав ответа на вопрос: признает ли он себя виновным в том, что, проживая в селе Леваш, среди населения проводил контрреволюционную работу, направленную против советской власти и проводимых ею мероприятий. Отец Виктор на это сказал:

- Не признаю. Никогда контрреволюционной деятельностью не занимался.
- Признаете ли вы себя виновным, спросил далее следователь, в том, что вы в марте этого года были приглашены к больной для причащения и, когда вы находились в ее квартире, то рекомендовали дочери больной, ученице школы, в субботу не ходить в школу, а также рекомендовали ей написать религиозные лозунги: «Где совет тут и свет, где любовь тут и Бог»?
- В марте я действительно ходил причащать больную и ее дочери, ученице школы, говорил, что если соблюдать чистоту в квартире, то во время болезни матери не нужно ходить в субботу в школу, а мыть полы. Этой же ученице я рекомендовал написать: «Где совет тут и свет, где любовь тут и Бог». Я рекомендовал это, потому что думал, что в этом лозунге ничего контрреволюционного нет.
- Признаете ли вы себя виновным в том, что вы, находясь в квартире ученика левашской школы Анастасия, говорили ему, чтобы он убрал организованные им в переднем углу около икон уголок Ленина и уголок учебы, рекомендуя их перенести в другой угол, а также рекомендовали ученику снять лозунг «Попы враги рабочих и крестьян!»?
- Рекомендовал ли я Анастасию перенести уголок Ленина и уголок учебы в другой угол, а также снять лозунг «Попы враги рабочих и крестьян!» такого случая я не помню (...)
- Признаете ли вы себя виновным в том, что вы в Пасху 1935 года привлекали учеников ле-

вашской школы носить иконы по квартирам верующих? Сколько учеников было привлечено вами?

— Действительно, в Пасху 1935 года иконы по квартирам верующих носили ученики, два-три человека, фамилий их я не знаю. Я их не привлекал, а они сами изъявили желание.

14 мая 1935 года уполномоченный Тотемского отдела НКВД выписал постановление на принятие дела к производству, написав, что контрреволюционные действия священника выразились «в срывании революционных лозунгов, находящихся в квартирах граждан села Леваш Нижне-Печенского сельсовета, внушении школьникам не писать революционных лозунгов, а имеющиеся в квартирах убрать и заменить их антисоветскими с религиозной наклонностью».

В тот же день отец Виктор был арестован и заключен в тюрьму в городе Тотьме. Все камеры в тюрьме тогда были переполнены узниками, негде было ни сесть, ни лечь, и пока одни лежали — другие стояли.

Следователь в присутствии учителя стал допрашивать учеников левашской школы. Они показали, что священник рекомендовал им убрать из переднего угла в избах «уголок Ленина», «уголок учебы» и «уголок здоровья», перенеся их в другой угол, и предложил сжечь плакат, где было написано: «Попы — враги рабочих и крестьян!», заменив его на другой: «Где совет — тут и свет, где любовь — тут и Бог».

- 2 июня следователь снова допросил священника (...) Следователь потребовал от священника, чтобы тот назвал единомышленников, с которыми он беседовал о том, чтобы не вступать в колхоз, но отец Виктор отказался называть имена. Когда следователь предложил указать родственников, отец Виктор не стал называть своих братьев-священников и сестру, супруга же его к тому времени умерла, а детей у них не было.
- 9 июня 1935 года следствие было закончено. Священника обвинили в контрреволюционной пропаганде, выражавшейся в том,

что он говорил ученикам школы при посещении их квартир, чтобы они сняли революционные лозунги, заменив их на религиозные, а также в том, что он вовлекал учеников школы в отправление религиозных обрядов, так как школьники у него во время крестных ходов носили иконы.

11 сентября 1935 года состоялось судебное заседание при участии Специальной Коллегии Северного краевого суда, в присутствии обвиняемого и свидетелей. Во время судебного заседания, отвечая на вопросы обвинения, отец Виктор сказал: «Я действительно посешал квартиры школьников. И. увидев под висевшими иконами лозунг "Учиться, учиться и учиться", я действительно сказал, что, кроме этого лозунга, нужно еще написать: "Где совет — тут и свет, где любовь — тут и Бог"... Во время развертывания коллективизации сельского хозяйства в 1931 году ко мне некоторые крестьяне обрашались за советом, входить или нет в колхоз. Я действительно им говорил, что вступить в колхоз еще успеете, нужно повременить. Говорил я это потому, что в это время не верил в состоятельность колхозов. В остальной части все обвинения отрицаю».

В тот же день священник был приговорен к пяти годам заключения в исправительно-трудовом лагере. 8 октября 1935 года отца Виктора отправили этапом в Вологду. 27 октября он был доставлен в исправительно-трудовой лагерь, расположенный рядом с городом Сокол Вологодской области. Здесь по реке Сухоне через озеро Кубинское проходил водный путь до Беломорско-Балтийского комбината. До этого места сплавляли лес бревнами, а здесь заключенные лагеря, в котором находился и отец Виктор, вылавливали бревна из воды, связывали в плоты и далее сплавляли по озеру. От голода и непосильной работы священник не дожил до окончания срока. Священник Виктор Усов скончался 20 января 1937 года и был погребен в безвестной могиле. 🦠

Игумен Дамаскин (Орловский)

# Работа в монастыре

Николо-Сольбинский женский монастыра приглашает на работу специалистов:

- Врач гинеколог
- Врач-невролог
- Врач-оториноларинголог
- Физиотерапевт
- Врач стоматолог-терапевт
- Врач-эндокринолог детский и взрослый
- Портной-швея
- Руководитель керамической мастерской
- Сотрудник в керамическую мастерскую
- Литейщик в керамическую мастерскую
- Оправщик в керамическую мастерскую
- Художник по среднему проф.образованию Главный инженер по ДПИ в керамическую мастерскую
- Декоратор имбирных пряников
- Пекарь в пряничную мастерскую
- Концертмейстер
- Учитель английского языка
- Учитель ИЗО
- Учитель технологии
- Учитель информатики
- Учитель русского языка и литературы
- Учитель химии
- Учитель биологии
- Воспитатель
- Кондитер/пекарь-кондитер
- Технолог-калькулятор общественного питания

- Шеф-повар
- Повар
- Пекарь
- Коренщица-уборщица
- Трапезница
- Посудомойщица
- Технолог в молочный цех
- Работник молочного производства
- Администратор кафе
- Официант
- эксплуатации
- Инженер ПТО
- Электромонтер
- Дворник
- Плотник-столяр
- Слесарь-ремонтник
- Механизатор
- Разнорабочий
- Сантехник
- Автослесарь
- Садовник
- Горничная
- Продавец
- Агроном
- Зоотехник
- **⊗** Бесплатное проживание и питание
- **⊗** Достойная заработная плата

Звоните: 8 (915) 970-23-17





Главный редактор – Игумения Еротиида

НИКОЛО-СОЛЬБИНСКИЙ ЖЕНСКИЙ МОНАСТЫРЬ

152030 Ярославская обл., Переславский р-н, местечко Сольба **сайт:** solba.ru

электронная почта: solba@solba.ru

телефон: +7-915-970-24-74,

**Ба посещение монастыря:** +7-980-749-17-75

Просим Вас НЕ ИСПОЛЬЗОВАТЬ ГАЗЕТУ В БЫТОвых целях. Луч-ШЕ ПЕРЕДАЙТЕ ЕЕ Вашим друзьям.