
НИКОЛО-СОЛЬБИНСКИЙ  ЖЕНСКИЙ  МОНАСТЫРЬ
Выпуск 510
от 25 января 2026 г. Неделя о Закхее

По благословению Настоятельницы Николо-Сольбинского женского монастыря Игумении Еротииды

Дорогие сольбинцы!
Такими словами начинается каждый из номеров нашей газеты. Этим приветствием мы объе-
диняем в одну добрую и дружную семью всех наших дорогих читателей, тех, кто уже побывал 
в Николо-Сольбинском монастыре, и тех, кто только мечтает об этом и живёт в ожидании 
удивительных впечатлений от поездки в обитель, кого связывают с монастырём светлые 

воспоминания и тёплые чувства, душевная забота о нем и желание во всем помогать.

НЕДЕЛЯ О ЗАКХЕЕ
Закхей — один из примеров того, что имеет в виду Христос, когда говорит, 

что Сын Человеческий пришел спасти погибших; не только тех, кто нахо-
дится на пути погибели, но тех именно, кто в глазах всех уже погиб, вычеркнут 
и кто сам об этом знает. Для таких, как Закхей, как мытарь, как одержимый и 
многие другие, надежды не было, они были списаны со счетов людьми. Скорее 
всего, они и сами потеряли всякое самоуважение и всякую надежду на спасе-
ние. Христос пришел спасти именно таких людей. Он говорит: Не здоровые 
имеют нужду во враче, но больные (Мк 2:17). Тех, кто потерялся, надо найти и 
принести обратно в стадо на плечах доброго пастыря... 

И мы должны помнить, что, если в какой-то момент у нас реальная нужда и 
мы обратимся к себе с осуждением, а к Богу с надеждой, Он вмешается. Может 
быть, не так, как мы ожидаем, но, если мы внимательны к происходящему, мы 
узнаем, разглядим Его приход и Его действие.

Святитель Феофан Затворник



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
2

ЕВАНГЕЛИЕ ОТ ЛУКИ
(глава 19, стихи 1–10)

19:1 Потом Иисус вошел в Иерихон и проходил че-
рез него.

19:2 И вот, некто, именем Закхей, начальник мыта-
рей и человек богатый,

19:3 искал видеть Иисуса, кто Он, но не мог за наро-
дом, потому что мал был ростом,

19:4 и, забежав вперед, взлез на смоковницу, чтобы 
увидеть Его, потому что Ему надлежало проходить 
мимо нее.

19:5 Иисус, когда пришел на это место, взглянув, 
увидел его и сказал ему: Закхей! сойди скорее, ибо 
сегодня надобно Мне быть у тебя в доме.

19:6 И он поспешно сошел и принял Его с радостью.
19:7 И все, видя то, начали роптать, и говорили, что 

Он зашел к грешному человеку;
19:8 Закхей же, став, сказал Господу: Господи! по-

ловину имения моего я отдам нищим, и, если кого 
чем обидел, воздам вчетверо.

19:9 Иисус сказал ему: ныне пришло спасение дому 
сему, потому что и он сын Авраама,

19:10 ибо Сын Человеческий пришел взыскать и 
спасти погибшее.

        МОЛИТВА ПОСЛЕ ЧТЕНИЯ ЕВАНГЕЛИЯ

Слава Тебе, Господи Царю, Сыне Бога живаго, спо-
добивый мя недостойнаг  о Божественная Твоя 
словеса и глас Святаго Евангелия Твоего слыша-
ти; сим убо Владычним Твоим гласом, укрепи мя в 
покаянии настоящия сея жизни прейти нощь, от 
всякаго избавляя мя навета и злобы видимых и не-
видимых враг.

«Все воды земли стекаются в океан, и, может 
быть, океан служит началом для всех вод земных. 
Писания отцов соединяются все в Евангелии; все 
клонятся к тому, чтоб научить нас точному 
исполнению заповеданий Господа нашего Иисуса 
Христа; всех их и источник и конец – святое Еван-
гелие». 

Святитель Игнатий Брянчанинов
МОЛИТВА ПЕРЕД ЧТЕНИЕМ ЕВАНГЕЛИЯ

«Когда же читаешь, читай с усердием и прилежно; 
с великим вниманием останавливайся на каждом 
стихе и не листы только переворачивать старайся, 
но, если нужно, не поленись и дважды, и трижды, и 
несколько раз прочесть стих, чтобы уразуметь силу 
его. А когда садишься читать или слушать читающе-
го, помолись прежде Богу, говоря: Господи Иисусе 
Христе! Отверзи уши и очи сердца моего, чтобы 
услышать мне словеса Твои и уразуметь их, и ис-
полнить волю Твою; потому что пришлец я на 
земле; не скрой от меня, Господи, заповедей Твоих, 
но открой очи мои, и уpазумeю чудеса, явленные 
законом Твоим (Пс. 118, 18-19). Ибо на Тебя уповаю, 
Боже мой, чтобы просветил Ты сердце мое».

Преподобный Ефрем Сирин

СЛОВО БОЖИЕ

ПОДАТЬ ЗАПИСКУ ОНЛАЙН

В нашем монастыре Вы можете подать записку онлайн 
на различные требы:

• заказная литургия (проскомидия в алтаре) 
• сорокоуст (проскомидия в алтаре 40 дней) 
• год (проскомидия в алтаре) 
• полгода (проскомидия в алтаре)  
• молебен 
• панихида
• сугубая молитва о больных (канон о болящих + свеча ежедневно 
в течение 1 месяца) 
• молебен об учащихся (молебен прп. Сергию Радонежскому
 + свеча еженедельно 1 месяц) 

ОБЪЯВЛЕНИЯ 

ПРИГЛАШАЕМ ПОСЕТИТЬ МОНАСТЫРЬ

В монастыре действует паломническая служба, и мы с радостью организуем посещение 
обители для Вас и Ваших близких. 

Для этого позвоните нам за 2-3 дня до приезда: +7-980-749-17-75 Василий. 
Обзорные экскурсии в монастыре доступны ЕЖЕДНЕВНО.



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
3

НЕДЕЛЯ О ЗАКХЕЕ 

Сегодня с воспоминания о Закхее на-
чинаются подготовительные к Ве-

ликому посту недели. Этими неделями 
каждый из нас должен воспользовать-
ся, чтобы рассмотреть себя, свою со-
весть не только в отношении того, что 
мы бесстыдно называем «обычными 
грехами», но тех основных располо-
жений, из-за которых мы становимся 
чуждыми своему вечному святому при-
званию. 

Эти подготовительные недели вы-
строены так, что, когда наступает Пост, 
мы можем сосредоточить все свое вни-
мание на событиях, описанных в Еван-
гелии, на том, как неделя за неделей 
Господь Иисус Христос восходит к Гол-
гофе. Если бы только мы сумели заду-
маться об этом пути Христа к смерти, 
если бы только мы могли помнить, что 
Он жил и умер из-за нас, а не только 
ради нас, мы поняли бы, что сосредо-
тачиваться в течение этих недель на 
наших собственных проблемах, пусть 
и высокодуховных, — занятие второ-

степенное. Так что сосредоточимся на 
собственном внутреннем человеке в 
эти подготовительные недели. 

Сегодня мы вспоминаем Закхея, и 
мне хотелось бы выделить некоторые 
важные черты этого рассказа. Это не 
притча, это на самом деле произошло 
с человеком и потому так значительно. 

Первое: Христос окружен толпой. Как 
говорит Евангелие, этот человек не-
большого роста не мог даже увидеть 
Христа — так было тесно вокруг Него. 
И Христос из всех людей, пришедших 
посмотреть на Него, выделил одно-
го человека, Закхея. Такое постоянно 
происходит в Евангелии: гадаринский 
бесноватый, женщина, страдавшая 
кровотечением, и многие другие — из 
всей толпы выделен один человек. 
Можно даже сказать, что перед лицом 
всей сложности и трагичности жизни в 
мире Христос, Сам Бог во Христе может 
обратить внимание на одну вопиющую 
нужду, потому это эта нужда реальная, 
это нужда отчаянная, потому что чело-

Митрополит Антоний (Сурожский)

ЕВАНГЕЛЬСКОЕ ПОУЧЕНИЕ



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
4

век в нужде созрел, способен встретить 
Его лицом к лицу во спасение и исце-
ление. 

Закхей — один из примеров того, что 
имеет в виду Христос, когда говорит, 
что Сын Человеческий пришел спасти 
погибших; не только тех, кто находит-
ся на пути погибели, но тех именно, кто 
в глазах всех уже погиб, вычеркнут и 
кто сам об этом знает. Для таких, как 
Закхей, как мытарь, как одержимый и 
многие другие, надежды не было, они 
были списаны со счетов людьми. Ско-
рее всего, они и сами потеряли всякое 
самоуважение и всякую надежду на спа-
сение. Христос пришел спасти именно 
таких людей. Он говорит: Не здоровые 
имеют нужду во враче, но больные (Мк 
2:17). Тех, кто потерялся, надо найти и 
принести обратно в стадо на плечах до-
брого пастыря... 

И мы должны помнить, что, если в ка-
кой-то момент у нас реальная нужда и 
мы обратимся к себе с осуждением, а к 
Богу с надеждой, Он вмешается. Может 
быть, не так, как мы ожидаем, но, если 
мы внимательны к происходящему, мы 
узнаем, разглядим Его приход и Его 
действие. 

Закхей совершил героический посту-
пок, на который способны очень немно-
гие из нас. Можно сказать, что он вы-
ставил себя на посмешище перед всей 
толпой. Видный гражданин Иерихона, 
окруженный уважением и вниманием, 
влезает на дерево, подобно сорванцу, 
ради того, чтобы увидеть Христа. 

Это не было проявлением просто лю-
бопытства, мы ведь видим, что он был 
готов, созрел к этой встрече. Он взби-
рается на дерево. Представьте себе — 
так поступил бы заведующий отделом 
в банке или кто-то довольно значи-
тельный. Какой поднимется смех, его 
окружат насмешки, глумление! Несо-
мненно, так и случилось, когда люди 
увидели Закхея на дереве: ведь толпа 
собралась просто поглазеть, ничего 
большего не ожидалось! Люди при-
шли посмотреть и увидеть известного 

проповедника, чудотворца, достойное 
того зрелище. Закхей залез на дерево 
не ради того, чтобы «увидеть», а чтобы 
встретиться лицом к лицу, в этом вся 
разница. Остальные пришли из любо-
пытства, он пришел от отчаянной нуж-
ды. И потому, что была нужда, потому, 
что он был готов преодолеть тщесла-
вие, стать посмешищем в глазах людей, 
— именно поэтому Христос его увидел. 
Всех окружающих Он видел глазами, 
— Закхея Он увидел Своим Божествен-
ным взором. Христос позвал его сойти 
с дерева, Христос вошел в его дом, и 
этот приход стал спасением. 

Вот что нам говорится первым делом 
на пороге Поста. Вглядимся же в себя 
и поставим самим себе вопрос: во-пер-
вых, сколько в нас тщеславия? Тщесла-
вие означает нереальность: тщеслав-
ный человек ищет одобрения, похвалы 
не за то настоящее и великое, что в нем 
может быть, но за то, что может вызвать 
в других восхищение или одобрение. В 
какой-то степени тщеславие присуще 
всем нам; мы жаждем одобрения, по-
хвалы, мы хотим благосклонности, и 
часто мы продаемся за все это и стоим 
недорого, мы хотим быть принятыми 
любой ценой. Вот почему святой Иоанн 
Лествичник пишет в своей «Лествице», 
что тщеславие — трусость перед людь-
ми и дерзость перед Богом: я стрем-
люсь не к тому, чтобы быть настоящим 
и угодным Тебе, я хочу блистать и свер-
кать, чтобы мной восхищались люди!.. 

Вот первый вопрос, который нам 
ставит Евангелие на пороге Великого 
поста. Вглядись в себя! Спроси себя: 
сколько в тебе реальности, сколько ис-
тины, сколько цельности, целостности? 
Насколько ты готов принять одобрение 
или неодобрение, готов быть приня-
тым или отвергнутым, ради того, чтобы 
быть настоящим и истинным, верным 
себе и, тем самым, верным Богу? 

И будем помнить: даже если нам при-
дет мысль, что мы пали слишком низ-
ко, ушли слишком далеко — вот момент 
истины для нас. Могу дать вам пример, 



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
5

  м

***

Когда лютует стужа в январе,
Когда ветра сойдутся в дикой бойне,
Я помолюсь о бедном звонаре,
О звонаре на старой колокольне...

На сотни вёрст легла ночная мгла,
На сотни вёрст - крещенские морозы.
Вдруг оживут вдали колокола,
И дрогнет зверь, и тронутся обозы.

Мы все бредём без правды, без огня,
Мы все бредём без веры в тёмной штольне.
И за тебя звонит, и за меня
Звонит звонарь на старой колокольне.

Звони, звонарь, за бессловесный люд,
Звони, звонарь, по вечному ученью.
Пока ты есть - заутреню поют
И служат благодарную вечерню.

А. Шаганов

  мИЗ ГЛУБИНЫ СЕРДЦАкоторый только что пришел мне на 
мысль. Я был тюремным священни-
ком в Лондоне; помню православного 
заключенного, который как-то в ответ 
на один мой вопрос сказал: «Не могу 
передать, насколько я благодарен за 
то, что попал в тюрьму». — «Почему?» 
— спросил я. «Вот почему, — ответил 
он. — Я долгие годы был вором; стоило 
мне попытаться изменить жизнь, меня 
начинали подозревать, и я не решался 
признаться, Кто я и что я. Затем меня 
поймали; теперь все знают, что я был 
вором. Я могу вернуться к жизни, все 
будут знать, что в прошлом я был во-
ром, и могу сказать: я больше не та-
ков». 

Научимся из примера этого человека; 
пусть люди увидят нас в нашей слабо-
сти, в нашем тщеславии, в нашей пу-
стоте, в нашей неправде. Признаемся в 
этом не на словах, пусть люди увидят 
нас, какие мы есть. И когда нас уви-
дят и оценят, мы сможем сказать: да; 
а теперь я начинаю заново... — подоб-
но тому, как Закхей положил начало, 
когда Христос, Сама Истина, и Жизнь, 
и Путь к истине и к жизни, сказал ему: 
«Спасение пришло в твой дом». 

Отнесемся к этому событию и к этому 
примеру серьезно; и проведем эту не-
делю, изо всех сил исследуя, что в нас 
подлинно или неподлинно, реально 
или нереально, ложно или драгоценно, 
принимая решения: не такие решения, 
которые мы отвергнем через неделю, 
но окончательные решения. И вступим 
на путь, где станем истинными и под-
линными, достойными того доверия, 
которое Бог оказал нам, надежды, ко-
торую Он возлагает на нас. В таком слу-
чае через две недели мы сможем встре-
тить столько надежды и вдохновения в 
рассказе о блудном сыне. Если мы по-
няли Закхея или пошли по его стопам, 
то вскоре мы сможет быть блудным 
сыном и в его грехе, и в его спасении. 
Аминь.

Митрополит Антоний Сурожский, 
1993 г. 



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
6

НОВОСТИ
27 января исполняется 200 лет со дня рождения русского писателя – Михаила Евграфови-

ча Салтыкова-Щедрина. Биография классика, как правило, досконально изучена и широко из-
вестна. Однако мало кто знает, что в детстве Миша Салтыков бывал вместе с родителями 
на богомолье в Николо-Сольбинском монастыре. И не просто бывал! Очевидно, что Сольба 
оставила глубокий след в душе писателя. Неслучайно со страниц его последнего, автобиогра-
фического, романа «Пошехонская старина» является нам образ Сольбинской обители – ме-
ста мечты крепостного крестьянина Сатира-скитальца. А отдельные детали повествова-
ния позволяют предположить, что история монастыря интересовала писателя и в зрелые 
годы… Именно об этом статья Анны Вадимовны Власовой, преподавателя истории искус-
ства и мировой художественной культуры в Первом православном колледже.

СОЛЬБА – МЕСТО МЕЧТЫ

Роман «Пошехонская ста-
рина» - последнее про-

изведение писателя. Им 
автор подвел итог своему 
творческому и жизненному 
пути. Это самое объемное и 
масштабное из его произ-

Литературный экскурс к фрагментам романа 
М.Е. Салтыкова-Щедрина «Пошехонская старина»

Об авторе и его романе
ведений. Оно не только и 
не просто художественное, 
но также историческое и во 
многом биографическое, 
хотя сам автор во введении к 
«житию пошехонского дво-
рянина Никанора Затрапез-
ного» пишет, что это «свод 
жизненных наблюдений, где 
чужое перемешано со сво-
им». 

Роман этот многослойный. 
Он объединяет повествова-
ние о детстве писателя (хро-
нику жизни в помещичьей 
усадьбе), литературные пор-
треты крепостных (пожалуй, 
самая лирическая часть ро-
мана, написанная писателем 
с любовью и состраданием к 
крепостным), портреты мел-
копоместного дворянства. 

Принято считать, что Сал-

тыков-Щедрин – автор са-
тирической малой прозы, 
сказок, по сути являющихся 
философскими притчами. 
Именно эти произведения 
изучают в рамках школьной 
программы. Вместе с тем, 
Михаил Евграфович – ав-
тор больших романов. Читая 
«Пошехонскую старину», 
невольно замечаешь, что об-
разы (типажи) русских по-
мещиков выписаны здесь не 
менее филигранно, точно и 
детально, чем, например в 
«Мертвых душах» Гоголя. 
Или, к примеру, роман «Го-
спода Головлевы» по накалу 
страстей, страданий и отчая-
ния человека, по описанию 
«темных сторон» души че-
ловеческой не уступает ро-
манам Ф.М. Достоевского. 

Бывал ли писатель на Сольбе? Близкие места. 
Автобиографический экскурс

Упоминание о Сольбе, а 
точнее – Сольбинской пу-

стыни мы находим в той ча-
сти романа, где автор описы-
вает одного из крепостных. 
Сольба в романе – место, 
где герой мечтает очутиться, 
если Бог его помилует: «уйду 
в пустынь на Сольбу, да там и 
останусь».  Сам автор в при-

мечании к этому фрагменту 
романа пишет: «Сольбинская 
пустынь, если я не ошиба-
юсь, находится в Каширском 
уезде, Тверской губернии. 
Семья наша езжала туда на 
богомолье…» Биограф писа-
теля – Сергей Александрович 
Макашин, оставив подроб-
ный комментарий «Приме-

чания» к роману пишет: «по-
ездка семьи Салтыковых на 
Сольбу относится к августу 
1828 года». 

Известно, что родовое име-
ние семьи Салтыковых на-
ходится в селе Спас-Угол 
Талдомского района Москов-
ской области, неподалеку от 
города Кимры. Ранее отно-



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
7

силось к Тверской губернии 
и располагалось на «углу» 
трех губерний – Тверской, 
Московской и Ярославской. 
Сольбинская пустынь ранее 
также территориально отно-
силась к Тверской губернии. 
Помещичья усадьба, где про-

вел детство Миша Салтыков, 
не сохранилось. Но сохрани-
лась церковь Преображения 
Господня (XVII века). Сей-
час в Спас-Угле современное 
здание музея, проводятся 
экскурсии и ведется иссле-
довательская работа. 

Если посмотреть на совре-
менную географическую 
карту и проложить марш-
рут от Спас-Угла до Сольбы, 
получится чуть более 80 км 
– значительно ближе, чем, 
например, от Москвы или 
Ярославля.

Евангелие

Перед тем, как рассказать 
собственно о Сольбе, и 

том, какую роль писатель от-
вел ей в романе, невозможно 
пройти мимо его отношения 
к вере, к Слову Божию. Ина-
че невозможно будет объяс-
нить, почему именно Соль-
бинская пустынь становится 
у писателя местом мечты ге-
роя, местом духовного роста, 
успокоения и, как это ни па-
радоксально кажется на пер-

вый взгляд, – местом свобо-
ды! 

Описывая свое учение в ро-
дительском поместье, автор 
говорит: «… животворным 
лучом было для меня Еван-
гелие…в мире есть нечто выс-
шее, чем дикий произвол, 
есть в мире Правда, и в недрах 
ее кроется Чудо, которое при-
дет на помощь. Главное, что я 
подчерпнул из чтения Еван-
гелия, заключалось в том, что 

оно посеяло в моем сердце 
зачатки общечеловеческой 
совести и вызвало из недр 
моего существования нечто 
устойчивое, свое, благодаря 
которому господствующий 
жизненных уклад уже не так 
легко порабощал меня… мо-
мент этот имел несомненное 
влияние на весь позднейший 
склад моего миросозерца-
ния» (Глава V. Первые шаги 
на пути к просвещению). 

Сатир-скиталец. Монах в миру. 
Смирение и служение. Путь к свободе

Итак, мы подходим к 
главному эпизоду на-

шего повествования. О 
Сольбинской пустыни уз-
наем из уст героя – Сати-
ра-скитальца, описанного в 
серии «портретов крепост-
ных», в XXIII главе рома-
на. Этот герой имел своего 
реального прототипа. Каза-
лось бы, почему такое имя? 
Да еще в самой светлой гла-
ве романа, посвященной 
служению Богу! Ведь обще-
известно, что сатиры – су-
щества из греческой мифо-
логии. Но в данном случае 
автор не может отступить 
от жизненной правды, и 
решает увековечить имя 
дворового человека, ре-
ально служившего в доме 
помещиков Салтыковых, 
которого так и звали – Са-
тир. Его имя сохранилось 
в «паспорте», выданном в 
1821 году будущим отцом 

писателя – Евграфом Васи-
льевичем: «Сатиру Порфи-
рову холостому, в разные 
российские города, от под-
писанного числа впредь на 
один год». 

«Сатирка-то воротил-
ся» - так начинается глава, 
повествующая о дворовом 
человеке, высоком, худом и 
бледном мужчине, лет три-
дцати. Возвращается он со 
своего скитания. Скитается 
Сатир по городам России, 
собирая милостыню, как 
сейчас сказали бы – по-
жертвования, на церковь. 
Автор говорит о нем: «Он 
три раза уходил года на 
два-три, насобирает на 
церковные строения и во-
ротится». К моменту по-
вествования (в романе) Са-
тир собрал деньги на новый 
колокол. 

Резко выделялся он из 
массы дворовых: «… с дет-

ства научился церковную 
печать разбирать и при-
страстился к чтению бо-
жественных книг. Кроме 
этого, он ни к какому дру-
гому занятию призвания 
не чувствовал. Глубокая 
задумчивость охватыва-
ла все его существо, серд-
це рвалось и тосковало…, 
не ел мясного, в одежде со-
блюдал опрятность, гово-
рил тихо, праздных слов не 
употреблял, набожен был 
чрезвычайно, не отрывал 
глаз от образов». 

«Имею желание Богу по-
служить», – говорит Са-
тир. 

Между «бегами», из кото-
рых он приносил денежные 
сборы на церковь господ-
скую, занимался Сатир пе-
реписыванием молитвен-
ных книг, пением духовных 
песен. 

Из последнего «похода» 



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
8

за колоколом, который он 
привез из Москвы в поме-
стье на Николу зимнего, 
Сатир возвращается совсем 
больной. В разговоре с по-
мещицей (матерью писа-
теля) он высказывает свое 
последнее желание. 

- Богу я послужить же-
лаю… в монастырь бы…

- Ты в какой монастырь 
надумал? 

- Да на Сольбу хотелось 
бы… Тихо там, спокойно. 
Словно в раю. В ангель-
ском чине на высший суд 
явлюсь и за вас молитвен-
ником буду. 

Читая рассуждения Са-
тира о рабстве, свободе, о 

духовном пути человека, 
понимаешь, что его слова-
ми с нами говорит сам ав-
тор, и что слова эти, хотя и 
нет уже крепостного права, 
не потеряли свою актуаль-
ность и смысл через 150 
лет, что они справедливы 
на все времена. 

«А мы прежде вольные 
были, а потом сами свою 
волю продали. Из-за денег 
в кабалу продались. За это 
вот и судить нас будут… 
Нет того греха тяжеле, 
коли кто волю свою про-
дал. Все равно что душу. 
Кругом нас неволя окру-
жила, райские двери перед 
нами закрыла».  

«Однажды привидел-
ся ему сон. Стоит будто 
он в ангельском образе, 
окутанный светлым об-
лаком; в ушах раздается 
сладкогласное ангельское 
славословие, а перед гла-
зами присносущий свет 
Христов горит… Все зем-
ные болести с него как ру-
кой сняло; кашель улегся, 
грудь дышит легко, все 
существо устремляется 
ввысь и ввысь…

- Инок Серапион! – слы-
шится ему голос, исходя-
щий из сияющей глубины. 

Так во сне, и предстал 
он, в ангельском чине, пред 
вышний суд Божий!»

Послесловие

Почему Сольба? Со 
страниц романа, мы 

узнаем, что в детстве и 
юности будущий великий 
писатель часто выезжал 
с родителями в Москву, 
останавливаясь по пути в 
Троице-Сергиевой лавре. 
Наверняка в Москве он 
бывал в многочисленных 
храмах, да и в родовом 
поместье, как мы знаем, 
была церковь Преображе-
ния. Так почему именно 
Сольбинская пустынь вы-
ведена в романе как ме-
сто, куда стремится чистая 
душа, как место, где че-
ловек обретает истинную 
свободу, где отворяются 
райские двери? 

Мы доподлинно этого не 
знаем. И, наверное, ни-
когда не узнаем. Но могу 
предположить. 

Миша Салтыков был на 
Сольбе в раннем детском 
возрасте. Август, тепло, 
солнечно. В воздухе раз-
лито благоухание яблок, 
цветов. Золото куполов с 

крестами на фоне голубо-
го неба. Звон колоколов и 
голоса певчих. 

Так родилось чувство, 
ощущение присутствия 
Бога. Оно было настолько 
чистым, прямым и силь-
ным, что осталось с ним 
на всю жизнь, отголоском 
прозвучало на страницах 
его последнего романа. 

Но осталось ли это чув-
ство лишь отголоском 
детского воспоминания? 
Думаю, что нет. И сомне-
ния мои подтверждает 
имя, данное автором Сати-
ру-скитальцу в финале его 
земной жизни, имя новое, 
монашеское – инок Сера-
пион. 

… До наших дней дошло 
небольшое описание древ-
ней пустыни, сохранив-
шееся в Писцовой книге 
7052 года от сотворения 
мира (1544 год от Рожде-
ства Христова). Это первое 
письменное упоминание 
о Сольбинской обители и 
о первом ее настоятеле – 

строителе иеромонахе Се-
рапионе: «А во оном мона-
стыре строитель Серапион 
3 братиею». Автор романа 
не мог назвать своего ге-
роя в его новом, небесном 
воплощении именем слу-
чайным. По всей видимо-
сти, история Сольбинской 
пустыни интересовала 
Михаила Евграфовича и 
тогда, когда он стал из-
вестным литератором. За-
думывая роман, он изучал 
ее, начиная с самых пер-
вых, древних упоминаний 
– с имени первого мона-
ха, положившего начало 
большой истории. 

Так история Сольбин-
ского монастыря удиви-
тельным образом пере-
секлась с великой русской 
литературой!

Анна Вадимовна
Власова, 

преподаватель
 истории искусства 

и МХК в Первом 
православном 

колледже



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
9

РОЖДЕСТВО ХРИСТОВО



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
10

СЕРДЦА СВЯТЫХ ГОРЕЛИ 
БОЖЕСТВЕННЫМ ОГНЕМ

МОНАШЕСКОЕ ДЕЛАНИЕ

Блаженная старица Макрина Вассопулу (1921-1995) — первая игумения женского монастыря в честь 
иконы Пресвятой Богородицы «Одигитрия» в г. Волос (Греция), основанного по благословению препо-
добного Иосифа Исихаста, который духовно окормлял монастырь до самой своей кончины, после чего 
обитель находилась под богомудрым руководством старца Ефрема Филофейского (Аризонского). 

Все беседы старицы Макрины представляют собой расшифровку аудиозаписей, сделанных во время 
монастырских собраний. Беседы отличаются простотой и доступностью изложения и в то же время 
содержат богатство богословской и аскетической мысли. Слова старицы Макрины дадут читателю 
ответ на многие вопросы о священном делании исихии, трезвении, Иисусовой молитве; о правильном 
совмещении подвига общежития и безмолвия, внутрь-пребывания, непрестанной молитвы и внешней 
деятельности; об очищении сердца и евангельском обращении с ближним. 

Слова старицы Макрины станут большим утешением, поддержкой и опорой для тех, кто решил 
посвятить свою жизнь монашескому подвигу, поскольку они передают нам живой опыт устроения 
женских монашеских общин в условиях современного мира. В то же время будут полезны и всем ми-
рянам, которые ревнуют о своем спасении и желают подвизаться в Иисусовой молитве, внутренней 
умной жизни, практическом доброделании и исихазме.

Святые отцы Церкви име-
ли великое милосердие, 

и их молитва была соеди-
нена с горячей верой. Они 
горели великой любовью и 
Божественным эросом ко 
Христу. Питаясь травой и 
живя в убогой пещере, они 
считали это огромным да-
ром Божиим и величайшим 
благословением. Посему 
Бог, видя их благодарность, 

ниспосылал им великую ра-
дость, скорое преуспеяние 
в добродетелях и духовное 
веселие. О, как подвизались 
древние святые отцы! С ка-
ким страхом Божиим, с ка-
ким самоотречением, с ка-
ким молчанием, с какими 
слезами, с каким воздержа-
нием! О, как трудились они! 
Невозможно даже предста-
вить! 

Как-то раз к нам в мона-
стырь приехал один ари-
стократ со своей женой. Мы 
прочли им две беседы свято-
го Ефрема Сирина. От услы-
шанного они пришли в вос-
торг и сказали: «Ах, какая 
прекрасная книга! Какой 
жизнью жили святые отцы 
и какой жизнью живем мы! 
Где можно найти и купить 
эту книгу? Есть ли в ней еще 

Старица Макрина



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
11

такие беседы?» Мы подари-
ли им книгу преподобного 
Ефрема, и они, листая ее, 
сказали со вздохом: «Горе 
нам! Мы окружили себя 
благами и удобствами, но 
на самом деле живем ник-
чемной жизнью!» Они были 
благороднейшими людьми, 
и в них было заметно некое 
изящество и утонченность. 
Поэтому они сразу прони-
клись смыслом прочитан-
ного. Видите, есть еще такие 
люди! 

И вот я думаю: с какими 
послаблениями мы сегод-
ня живем! Какие снисхож-
дения делают нам святые 
отцы! Поистине великие 
снисхождения! Потому что 
мы монахи последних вре-
мен. Святые отцы во всем 
хранили крайнее воздержа-
ние. Трава, немного хлебуш-
ка и водички — вот и все. И 
при этом они летали, как 
преподобный Максим Кав-
сокаливит, который телесно 
переносился с одного места 
в другое. 

Мы же, живя сегодня 
со всеми удобствами 
и в полном комфорте, 
посвятим Богу хотя бы 

наш ум

Если мы не можем утес-
нить себя в еде, во сне, не 
можем отсечь нерадение, то 
хотя бы ум наш будем дер-
жать в Боге. Должно дер-
жаться умного созерцания. 
Изо дня в день пусть наш ум 
будет небом, сердце — пре-
столом Божиим, а уста — 
церковью. 

Так давайте же мы, монахи 
последнего времени, поста-
раемся приблизиться ко свя-
тым отцам хотя бы произво-
лением, раз уж мы не можем 

подражать им ни в подвигах, 
ни в трудах, ни в борениях, 
ни в слезах. Они наводняли 
пустыню слезами, плачем, 
рыданиями. А где наши сле-
зы? Я изумляюсь от того, 
какой божественный огонь 
и эрос пылал в их сердцах! 
Какой милости были они 
преисполнены! Их сердца 
горели божественным огнем 
и без остатка были посвя-
щены Богу. Бог прославлял 
их озарениями, так что они 
видели красоты рая и со-
зерцали благоуханные цве-
ты божественного Слова! 
От видения всего этого они 
предавались еще большим 
подвигам. Чем больших 
откровений они сподобля-
лись, тем суровее они под-
визались. 

Посему мы должны хра-
нить наш ум в Боге и не-
престанно молиться, чтобы 
благодать Божия могла нас 
просвещать и мы могли спо-
добиться уйти из жизни сей 
вместе, как девяносто де-
вять монахов на Крите. Как 
вы знаете, среди них был 
Иоанн Отшельник, который 
подвизался вне монастыря в 
уединении. В тот день, когда 
все остальные монахи почи-
ли, один охотник по ошиб-
ке попал в святого Иоанна 
стрелой. Выстрелив из лука, 
охотник пошел посмотреть 
на свою добычу, и что он 
увидел! Он увидел повер-
женного стрелой авву.

— Ах, что мне делать! Как 
мне теперь спастись! Что я 
наделал! — говорил он. 

— Такой, чадо мое, была 
воля Божия, что ты попал 
в меня стрелой, — ответил 
авва. Он простил его и пре-
дал свою святую душу Го-
споду. 

Так вместе со святым Ио-
анном их стало сто. Одно-

го монаха смерть застала 
на поле, другого — за едой, 
третьего — за книгой, чет-
вертого — во время молит-
вы, пятого — во сне. Они го-
рели желанием умереть все 
вместе, чтобы не расставать-
ся никогда. Так они и закон-
чили земное поприще. Этих 
сто монахов очень почитают 
на Крите. 

Будем и мы подвизаться, 
чтобы сподобиться спасе-
ния хотя бы за наше доброе 
произволение. Устремим 
наш ум к мученикам! Пораз-
мышляем о том, как они по-
ступали и что говорили ти-
ранам. Как входили в огонь, 
как предавали себя на рас-
терзание львам? 

Вот к нам приходит 
некое искушение. 

Зададимся вопросом: 
«А как мучеников 

бросали на съедение 
львам?» 

Что до нас, то мы пока 
целы и невредимы, нас не 
клали на раскаленную ре-
шетку, не бросали в пыла-
ющую печь и не предавали 
нас на растерзание львам! 
Так давайте же будем тер-
пеливы! Всякое искушение 
непременно пройдет. Встре-
тим его словами: «Буди бла-
гословенно!» Поступая так, 
мы подражаем мученикам и 
святым в искушениях, горе-
стях и скорбях. 

Мы имеем дело с разъ-
яренным львом, который 
весьма лукав и каждую се-
кунду ищет, как бы нас ра-
зорвать (ср. 1 Пет. 5, 8). И 
чем больше человек подви-
зается для своего спасения, 
тем больше враг усиливает 
против него свои диаволь-



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
12

ские ухищрения. Он под-
стрекает того или иного че-
ловека нас раздражать, и в 
какой-то момент мы теряем 
терпение и начинаем возму-
щаться: «Не ожидала я от 
сестры, что она скажет мне 
такие слова, совершит та-
кой-то поступок и т. д.» 

Но Бог попускает это для 
того, чтобы мы смирялись, 
сокрушались, каялись, пла-
кали и болезновали о своих 
грехах. Вспомните, что го-
ворится в последовании ве-
ликого ангельского образа, 
когда мы даем монашеские 
обеты: «Досадитися же и 
укоритися, уничижитися и 
изгнатися...» Эти обеты мы 
даем Христу, и Он требует от 
нас их исполнения. Так что 
необходимо терпение. 

Каждое утро мы должны 
готовить себя к несению 
креста. На работу ли мы 
идем, или на послушание, 
или на молитву — будем ве-
ликодушно брать свой ма-
ленький крест и следовать 
за нашим Женихом. Сегод-
ня нам будет послан такой 
крест, а в другой раз — иной. 
Таким образом мы будем не-
сти свой крест с верой, наде-
ждой и многим терпением. 
Не просто с терпением, а со 
многим терпением. 

Нам что-то грубо сказала 
сестра? Ответим: «Да бу-
дет благословенно! Благой 
Бог просветил ее сказать 
мне это по причине моих 
немощей и страстей». Се-
стра своим словом уязвила 
меня? — «Буди благосло-
венно! Да помилует ее Бог. 
Этими словами она принес-
ла мне большую пользу и 
исправила меня!» 

Поступая так, наша ки-
новия станет жить ангель-
ской жизнью, наполненной 
радостью и божественным 
наслаждением. Бог никогда 
не прекращает одаривать 
нас, чтобы обогатить нас 
духовно. Он дает нам Свою 
сладость, Свое благоухание, 
Свое пламя, Свою прохладу, 
открывает пред нами красо-
ты рая. Все это открывается 
нашей душе в духовном со-
зерцании.

Добродетельный монах 
есть тот, кто ревностно 

подвизается, чтобы 
не потерять ни одной 
минуты зря в своем 
делании, в молитве 
Иисусовой, в своих 

духовных обязанностях

Он внимателен к своим 
манерам, к своему поведе-
нию, ко всему. Он так уси-
ленно трезвится о своей 
душе, что возникает впе-
чатление, будто у него есть 
невидимый руководитель, 
который направляет его и 
говорит: «Не делай этого, 
не делай того; не ходи туда, 
не поступай так или иначе». 
Наш Руководитель — Хри-
стос, и именно Он указыва-
ет нам, что следует делать. 

Так потщимся же хранить 
веру и горячую любовь к 
нашему Жениху. Мы забо-
тимся о себе, чтобы не забо-
леть, не переутомиться, по-
спать, поесть, чтобы было 
уютно. Если мы так любим 
себя, то насколько больше 
мы должны любить Хри-
ста? Если мы полюбим Его, 
Он станет нашим главным 
Помощником в духовной 
жизни. Насколько подви-
зается человек, настолько и 
преуспевает. Когда человек 
хочет обучиться некоему 
искусству, он непрестанно 
трудится до тех пор, пока не 
усовершенствуется в нем. 
Когда же он овладеет искус-
ством, то преисполняется 
радости. 

Как-то мы отправились 
на остров Эгина, что-

бы встретиться с матуш-
кой Евпраксией и старцем 
Иеронимом. Наш дедушка 
старец Иосиф послал нас 
к нему. Но как нам было 
найти отца Иеронима? Сев 
на корабль, мы спросили 
там одну женщину: «Мо-
жет быть, вы знаете старца 
Иеронима с острова Эгина, 
у которого есть старица-у-
ченица по имени Евпрак-

сия?» Она отвечает нам: 
«Ищете второго святого 
Нектария? Вы не успеете 
добраться к нему днем, а на 
ночлег он гостей не прини-
мает. Поезжайте сначала в 
монастырь к святому Нек-
тарию, переночуйте там и 
утром спросите монахинь, 
чтобы они показали вам 
дорогу». 

Как она сказала, так мы и 
сделали: взяли такси и по-
ехали в монастырь святого 

Нектария. Остались там на 
ночь. Утром мы спросмили 
одну монахиню: 

— Может быть, вы знаете, 
где находится монастырь 
старца Иеронима? 

— Это очень далеко отсю-
да. Дорога туда очень тя-
желая. Да вы и не сможете 
сами его найти, — ответила 
она нам. 

А старец Иероним в то же 
самое утро говорит матуш-
ке Евпраксии: 

***



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
13

— Поезжай сегодня в мо-
настырь к святому Некта-
рию, зажги лампадки. 

— Геронда, как же я пой-
ду? Я не могу, у меня все 
лицо горит. Куда я такая 
поеду? (У нее на лице тог-
да было рожистое воспале-
ние.) 

— Окажи послушание. 
Поезжай к святому Некта-
рию, зажги лампадки. 

Она полтора года не была 
у святого Нектария. Итак, 
матушка Евпраксия встала 
и отправилась в путь. До-
бралась, бедная, до мона-
стыря и принялась зажи-
гать лампадки в храме. Мы 
находились в том же храме 
и видели, как какая-то ста-
рушка зажигает лампадки, 
но мы не поняли, что это 
она, так как не знали ее в 
лицо. 

Закончив, она вышла из 
храма и направилась в мо-
настырь святой Екатери-
ны, который был рядом. 
Мы тоже покинули мона-
стырь святого Нектария. Я 
говорю одной сестре, со-
провождавшей меня: «Мо-
жет пойдем в монастырь 
святой Екатерины? Воз-
можно, там нам расскажут, 
как найти отца Иерони-
ма». Мы отправились туда. 
Увидев монахиню, кото-
рая смотрела за храмом, я 
спросила ее: 

— Может быть вы знаете, 
где монастырь отца Иеро-
нима и как нам туда по-
пасть? 

— Подождите минутку, 
я скажу об этом старице. 
Скоро она вернулась и от-
вела нас в гостевой дом. 

Мы вошли внутрь и уви-
дели сидящую там старуш-
ку — ту самую, которая за-
жигала лампадки. 

— Откуда вы? — спросила 
она. 

— Мы из Волоса. 

— Из Волоса? И зачем вы 
приехали сюда? 

— Мы ищем монастырь 
отца Иеронима. Нас по-
слал старец Иосиф, чтобы 
мы познакомились с отцом 
Иеронимом и с матушкой 
Евпраксией. Она родная 
сестра отца Арсения. 

— А зачем вы хотите с ней 
познакомиться? 

— Так нам сказал старец. 
Мы должны познакомить-
ся с ней за послушание. 

— Да оставьте вы ее. За-
чем она вам? 

— Ну, она нам нужна. 
— А вы сами кто будете, 

послушницы в монастыре? 
— Да, мы послушницы. 
— Копали? Копали? На-

шли воду? — неожиданно 
спросила она. 

— Мы копаем, копаем и 
обязательно найдем воду. 
Мы подвизаемся, чтобы 
найти Христа, — ответила 
я ей. 

Она испытывала нас то 
так, то иначе и спрашива-
ла у нас еще много чего. 
Наконец она призналась: 
«Я — Евпраксия». Услы-
шав, что перед нами сама 
матушка Евпраксия, мы 
несказанно обрадовались 
и воспряли духом! «Видно, 
старец предчувствовал, что 
вы приедете, — сказала она 
нам, — потому и отправил 
меня в монастырь к свято-
му Нектарию». Я ответила: 
«Да, действительно, без 
вас мы не сможем найти 
дорогу». И мы отправились 
к старцу Иерониму. 

Дорога была грубая и ка-
менистая, нам пришлось 
помучиться. Наконец, мы 
добрались до старца. Он 
вышел к нам. 

— Зачем вы сюда приеха-
ли, что вам нужно? — сер-
дито спросил он. 

— Мы приехали взять у 
вас благословение и по-

знакомиться с вами. Нас 
отправил к вам старец Ио-
сиф, — ответила я. 

— Кто вы и кого вы при-
шли увидеть? — опять за-
дал он вопрос. — Мы при-
шли, чтобы увидеть ваше 
преподобие. 

— А ну-ка уходите отсюда! 
Вон, вон, говорю вам. 

— Мы не уйдем. Сядем 
вот тут на ступеньки и бу-
дем ждать, когда Бог вас 
просветит и вы пригласите 
нас внутрь поговорить. 

— Вон, говорят вам, идите 
отсюда! Вон из монастыря! 
Что вы хотите, что пришли 
сюда, кого вам надо? 

— Мы пришли увидеть 
вашу святость, — сказала я 
ему опять. 

В конце концов мы рас-
положились на ступеньках. 
Матушка Евпраксия смо-
трела на нас, но не говори-
ла ни слова. Старец пошел 
внутрь, и было слышно, 
как он молился: «Господи 
Иисусе Христе, помилуй 
мя». Потом он вышел и по-
звал нас: «Давайте, сестры, 
проходите внутрь». 

Мы зашли внутрь и сели 
на лавочке. «Принесите им 
покушать», — сказал он ма-
тушке. Она поспешно при-
несла нам вареной рыбки, 
лимонов, хлеба. Было вид-
но, что она хочет принять 
нас как можно лучше, ока-
зать нам любовь. 

После этого старец при-
гласил нас в свою келью. 
Мы зашли. Он вознес свои 
руки к небу и стал молиться 
Христу: «Господи, воззвах, 
услыши мя!», «Господи, 
даруй мне слезы покаяния, 
даруй мне жажду покая-
ния, даруй мне возлюбить 
покаяние, даруй мне бла-
годати покаяния!» И ручки 
так воздел к Небесам. 

В этот момент мы почув-
ствовали изливающееся 



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
14

от него благоухание, такое 
сильное, что мы не могли 
сдержаться от нашедших 
на нас слез и плача. Не 
желая сначала нас при-
нимать, теперь он сменил 
гнев на милость и, помо-
лившись о нас своими сло-
вами, преподал нам много 
духовных советов. Он ска-
зал: «Я давно слышал о 
вас и заочно полюбил вас. 
Я хотел познакомиться с 
вами еще в 1941 году, но 
тогда на это не было воли 
Божией. Когда я хотел ос-
новать монастырь, то ус-
лышал глас свыше, говоря-
щий мне: «Ты построишь 
монастырь на Эгине, а не в 
Пилионе». 

Матушка Евпраксия три 
года приходила в храм свя-
того мученика Апостола 
Нового, туда, где мы слу-
жили службу. Она прича-
щалась и уходила, а мы ее 
не замечали. Представляе-
те, три года она ходила там 
на службу и причащалась, 
но люди ее не видели! «Я 
вас видела, — сказала она 
нам, — но вы не видели 
меня». 

Потом старец Иероним 
сказал нам: «Послушайте. 
Когда вы идете, восприни-
майте людей, как деревья. 
Я, например, когда иду, 
воспринимаю людей, как 
деревья, и мой помысел 
остается чистым. Так к уму 
не примешивается никакой 
нечистоты, никакой. Хо-
дите всегда по маленьким 
улочкам, а не по большим; 
следуйте тесным и скорб-
ным путем». 

Итак, пришло нам время 
уходить. Сначала он хотел 
было проводить нас, но от 
большой любви и возник-
шего между нами духовно-
го единения он все никак 
не отпускал нас домой. Все 
осенял да осенял нас своим 

крестом. В конце концов 
мы решились остаться там 
на ночь. 

Нам выделили комнатку 
матушки Евпраксии, ибо 
никакой другой не было. У 
нее была такая маленькая 
кроватка, что мы еле-еле 
смогли на нее усесться, не 
то что протянуть ноги. По-
скольку в келье не было 
другого места, чтобы по-
спать, мы, сидя на кровати 
втроем, всю ночь провели в 
молитве. 

Когда утром мы стали ухо-
дить, старец не знал, что 
дать нам в подарок. У него 
были какие-то полотенчи-
ки и платочки, которые по 
временам приносили ему 
паломники. Так он взял их 
целую охапку и дал нам как 
благословение, чтобы мы 
его вспоминали. 

Местные жители расска-
зывали нам, как отец Ие-
роним ходил к рыбакам и 
просил у них рыбы. Он го-
ворил одному: 

— Сегодня ты сквернос-
ловил, я не возьму у тебя 
рыбы, не будет тебе благо-
словения. 

— Виноват, прости меня, 
отче, — отвечал тот. 

Старец шел к другому: 
— Ты сегодня не сказал 

ни единого грубого слова, я 
возьму твою рыбу, дай мне 
два килограмма. 

Далее шел к следующе-
му, брал у него и так наби-
рал полную корзину рыб. 
Потом он созывал бедных, 
вдов, сирот и т. д. и раз-
давал им рыбу. Это про-
исходило каждый день. 
Как только рыбаки изда-
ли видели его, они сразу 
же его звали: «Иди сюда, 
отец Иероним, я тебе дам 
рыбки». И когда он ухо-
дил, у рыбаков всегда был 
большой улов — их промы-
сел благословлялся. Такая 

обильная в нем была бла-
годать. 

Расскажу вам и еще ко-
е-что, во славу Христову. 
Как-то в воскресенье мы 
пошли на Литургию. Во 
время службы мы ощути-
ли сильное благоухание и 
в какой-то момент увиде-
ли, что наши рясы стали 
как будто белыми. Словно 
нас посыпали сахарной пу-
дрой, которая пахла вани-
лью. 

Когда Литургия закончи-
лась, это небесное явление 
ушло. Когда я пришла на 
Литургию в другой раз, я 
думала, что опять почув-
ствую это благоухание. Я 
сказала матушке Евпрак-
сии: «Скажи, пожалуйста, 
в каком уголке мне встать, 
чтобы заглянуть в алтарь и 
увидеть, как молится ста-
рец Иероним?» Она отвела 
меня в уголок, где я села и 
могла видеть его. О, какие 
он проливал слезы... 

Когда он служил священ-
ником в больнице Эгины, 
то помог множеству людей. 
Он так хорошо разбирался 
в растениях, как будто был 
настоящим травником. Он 
выходил, собирал их, го-
ворил людям, для какой 
болезни какое растение 
подходит. Так мудр он был. 
Он делал из них лекарства, 
мази, и люди выздоравли-
вали. 

Старец Иероним также 
чинил часы. А еще как-то 
раз он попробовал разо-
брать гранату. Эту гранату 
оставил у него в келье один 
немец, которому он выле-
чил ногу. Граната разорва-
лась и осколками ему от-
секло часть левой руки, а в 
ушах лопнули барабанные 
перепонки. Его отправили 
в больницу в Афинах. Про-
шло немного времени, как 
в больнице к нему явились 



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
15

святая Параскева и святые 
Бессребреники, которые 
сказали ему: «Хоть у тебя 
и порвались перепонки, 
ты все равно будешь слы-
шать». 

Однажды отец Иероним 
во время Литургии увидел 
на святом престоле Христа 
в образе Младенца, Кото-
рый сказал ему: «Заколи и 
раздели Меня». Старец Ие-
роним ответил: «Как же я 
разделю Владыку Христа?» 
С того времени он прекра-
тил служить Литургию. 

Во время Божественной 
Литургии он повергал себя 
перед Святым Престолом и 
с начала до конца Литур-
гии пребывал в плаче. Это 
был человек, стяжавший 
великую святость. Матуш-
ка рассказывала нам, что 
он молился от заката и до 
рассвета, воздев руки к 
небу. Матушке приходи-
лось самой опускать ему 
руки. Такая молитва у него 
была! Старец Иероним был 
исключительной духов-
ной личностью. Матуш-
ка Евпраксия много чего 
могла бы о нем рассказать; 
жаль, что этого никто не 
записал. Бог да прославит 
его на Небесах! 

Еще хочу рассказать вам 
про Софию, одну мою ду-
ховную сестру в миру. Ее 
родственники были бежен-
цами из Каппадокии, и они 
очень часто молились ко 
Господу нашему, Иисусу 
Сладчайшему, с глубоким 
умилением сердца. Эту мо-
литву ко Христу, которая 
совершалась своими слова-
ми, они называли молит-
вой «татли». 

У них дома были глиня-
ные тарелки и деревянные 
ложки. Ели они с боль-
шой простотой, расстилая 
скатерть прямо на пол и 

усаживаясь вокруг. Пища 
их была очень скромная 
— тахини, немного оли-
вок и хлеб. Пол в доме 
был цементный, а кровать 
представляла собой дере-
вянный топчан, поверх ко-
торого лежал коврик-ци-
новка, сшитый из полосок 
ткани. У них не было ни 
покрывал, ни других ве-
щей, которые составляли 
обычную обстановку того 
времени. А лица у них све-
тились от благодати. 

У Софии была бабушка 
святой жизни. Очень ча-
сто бывало, что во время 
молитвы она отрывалась 
от земли и руками каса-
лась потолка, несмотря на 
то что была мала ростом. 
Их семья часто соверша-
ла всенощные моления, и 
они придумывали разные 
способы борьбы со сном. 
Они натягивали веревку и 
привязывали себя к ней за 
пояс, чтобы не засыпать. 
Они так погружались в 
молитву, что не чувство-
вали усталости. После это-
го они начинали молитву 
«татли». 

Бабушка высоко подни-
мала руки и начинала мо-
литься первой — такой был 
у них обычай. София тогда 
еще была маленькой. Вся-
кий раз, когда она прихо-
дила к бабушке, она заста-
вала ее стоящей на воздухе, 
когда ее руки касались по-
толка. Такова была ее свя-
тость. 

Позже она приняла мо-
нашество с именем Февро-
ния. Ее духовник считал, 
что такая святая женщина 
непременно должна быть 
монахиней. И действи-
тельно, став монахиней, 
она еще больше усилила 
свои подвиги. Стяжала ве-
ликую молитву и любовь и 

совершила много чудес. 
Когда она почила, ее 

мощи благоухали. Ког-
да собрались ее хоронить, 
люди говорили, что в пер-
вый раз видят, чтобы тело 
так благоухало. Сорок дней 
после ее смерти комна-
та, где она жила, издавала 
благоухание. Когда из мо-
гилы извлекли ее кости, 
они были желтыми, как 
воск. Все ее останки веси-
ли каких-то сто пятьдесят 
граммов — такой легкой 
она была. София пошила 
красивый мощевик и хра-
нила ее мощи у себя дома, 
говоря: «Это святые мощи 
моей бабушки». 

Часто София заходила 
ко мне домой и говорила: 
«Давай, Мария, пойдем 
помолимся! Приходи ве-
чером на молитву. При-
дешь?» Конечно, я не мог-
ла отказаться. 

Как-то раз мы пошли в 
церковь святого Арханге-
ла Михаила — туда, где у 
нас росли оливки. Мы не 
раз ходили туда вдвоем и 
молились всю ночь напро-
лет. В тот день должен был 
прийти священник слу-
жить всенощную. Случи-
лось так, что мы пришли 
раньше других. Позади, за 
церковью, была рассыпа-
на галька. София говорит 
мне: «Пойдем помолим-
ся за храмом?» Кругом 
сплошная тьма, не видно 
ни зги. Мы пошли туда и 
встали на колени. Она на-
чала молитву «татли», об-
ращаясь с глубокой и про-
никновенной любовью ко 
Христу. Во мраке я видела, 
как сияет ее лицо и розо-
вые щечки! В какой-то мо-
мент она замолчала, и кру-
гом воцарилась полнейшая 
тишина. Я испугалась и по-
думала: «Почему она ниче-



СОЛЬБИНСКАЯ  ВЕСТОЧКА № 510 от 25 января 2026 г.
16

Главный редактор – Игумения Еротиида
НИКОЛО-СОЛЬБИНСКИЙ ЖЕНСКИЙ МОНАСТЫРЬ
152030 Ярославская обл., Переславский р-н, местечко Сольба
сайт: solba.ru
электронная почта: solba@solba.ru
телефон: +7-915-970-24-74,
посещение монастыря: +7-980-749-17-75

П Р О С И М   В А С
НЕ ИСПОЛЬЗОВАТЬ 
ГАЗЕТУ В БЫТО-
ВЫХ ЦЕЛЯХ. ЛУЧ-
ШЕ ПЕРЕДАЙТЕ ЕЕ 
ВАШИМ ДРУЗЬЯМ.

го не говорит? Может, что-
то случилось?» Я легонько 
толкнула ее, и она мне ска-
зала: 

— Ты видела Госпожу и 
Владычину мира? Видела 
святых апостолов? Видела 
апостола Павла? 

— Нет, я ничего не ви-
дела. Они явились только 
тебе. 

Потом мы встали, и я по-
тихоньку повела Софию в 
церковь. Там она начала 
класть поклоны. Бесчис-
ленное количество! От бла-
годати ее лицо просто сия-
ло и сверкало. У нас было 
много слез, много умиле-
ния. Кроме нас, были и 
другие девушки, которые 
подвизались, занимались 
умной молитвой и «татли». 
Какие это были прекрас-
ные годы! 

— Матушка, а что значит 
слово «татли»? 

— Сладчайший. Иисусе 
Сладчайший. 

Они большей частью 
молились на турецком 
языке. Я как-то говорю 
Софии: «Погоди-ка, ты 
что, все по-турецки бу-
дешь говорить? Так мы не 
поймем, что ты говоришь 
Христу». И тогда она на-
чала молиться по-грече-
ски: «Облеки меня в ризу 
нетления, обуй в санда-
лии, чтобы шествовать по 
пути спасения». О, как она 
это произносила, какие 
слова подбирала, какие 
поэтические выражения 
это были! В своей вдохно-
венной молитве она пере-
сказывала все Евангелие. 

Ах, помню, как подолгу 
она выстаивала на коленях 
прямо на камнях! Разве 
мы сегодня понесем такие 
подвиги? У этих девушек 
было настоящее самоотре-
чение. И потом утром ты 
смотришь на их лица, ка-
кие же светлые они были, 
какие святые и смиренные! 
Богородица моя! У них 
была такая пламенная мо-
литва. Такую молитву я не 
встречала больше нигде. У 
них была великая любовь 
ко Христу, необъятная лю-
бовь!

Когда мы встречались, у 
нас на уме был один только 
Бог, ничего другого. И ког-
да мы собирались вместе, 
мы разговаривали только о 
Боге, о рае — о том, каково 
там, на Небесах. Когда мы 
прощались друг с другом, 
от наших уст и голов исхо-
дило благоухание. 

Наш предыдущий духов-
ник говорил нам: «Если 
вы заводите беседу после 
службы, то знайте, вы по-
теряете благодать Божию». 
Как прекрасно выйти из 
храма и хранить полное 
молчание! 

Когда мы приходили до-
мой, мы три раза произ-
носили «слава Богу!», и из 
наших уст исходило бла-
гоухание — таково было 
действие благодати после 
Божественного Причастия. 
Моя комната благоуха-
ла, словно ее кадили. Так 
сильно, поверьте. Удиви-
тельное было время! 

А сегодня у нас ум 
находится в каком-
то помутнении. Но 

утешительно то,  что 
Бог будет судить 
нас как монахов  

последних времен

У нас ничего нет — ни теле-
сных, ни духовных сил. Нас 
одолевает немощь, нас одоле-
вают страсти, все нас одоле-
вает, и поэтому мы не можем 
приблизиться к Божеству. 

О, обо́жение! Пусть мы 
не можем его достигнуть, но 
хотя бы будем хранить до-
брое произволение. Через 
произволение человек стано-
вится подвижником, кинови-
атом, безмолвником; через 
произволение он становится 
мучеником. Хотя бы это бу-
дем держать в уме, чтобы Бог 
увидел, что мы что-то делаем. 

Как говорил святой Ни-
фонт, монахи последних 
времен будут сопричтены к 
великим отцам, потому что 
перед ними не будет живого 
примера и наступит всеоб-
щее оскудение веры. Люди 
по большей части будут те-
плохладными. Крайне редки 
будут монахи, имеющие веру 
и духовное делание. Много 
званных, но мало избранных 
(Мф. 22, 14).

Старица Макрина
 (Вассопулу),

 «Слова сердца», 
издание монастыря 

Филофей, 
Святая Гора Афон


